
 

hthttps://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index 

Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95 
 

73 
 

 

 
 
 
 

 

        

Misi Kristiani di Tengah Pluralitas: Dialog Iman sebagai Wujud 

Kesaksian Injil 

 

Ramli Sarimbangun1  

Universitas Indonesia Kristen Tomohon, sarimbangunramli@gmail.com  

Miracle Mendeh2 

Universitas Indonesia Kristen Tomohon, miraclemendeh01@gmail.com  

Irfandy Kentey3 

Universitas Indonesia Kristen Tomohon, irfandykentey31@gmail.com 

Ekaputra Merentek4  

Universitas Indonesia Kristen Tomohon, ekaputrajmerentek2002@gmail.com   

Anastasia Dumondor5 

Universitas Indonesia Kristen Tomohon, tasyadumondor08@gmail.com  

 

ABSTRAK 

Artikel ini membahas misi gereja di tengah realitas pluralitas agama dan budaya di Indonesia dengan 
menekankan dialog iman sebagai bentuk kesaksian Injil yang relevan dan kontekstual. Dalam 
masyarakat majemuk yang rentan terhadap konflik identitas dan intoleransi, gereja dipanggil untuk 
menjalankan misi bukan secara eksklusif atau konfrontatif, melainkan melalui pendekatan dialogis yang 
menghargai martabat manusia dan keberagaman iman. Dengan berlandaskan paradigma Missio Dei, 
artikel ini menegaskan bahwa misi merupakan partisipasi gereja dalam karya Allah yang menghadirkan 

kasih, keadilan, dan rekonsiliasi di tengah dunia. Melalui kajian teologis dan biblika, dialog iman 
dipahami bukan sebagai bentuk sinkretisme atau kompromi teologis, melainkan sebagai praksis 
kesaksian yang mencerminkan teladan inkarnasional Kristus. Artikel ini menunjukkan bahwa dialog 
iman memiliki dasar biblika yang kuat serta implikasi praktis bagi gereja kontemporer, khususnya 
dalam membangun relasi lintas agama, pelayanan sosial, dan kehadiran yang transformatif di tengah 
masyarakat plural Indonesia. 

Kata kunci: Misi Kristen, Dialog Iman, Pluralitas Agama, Missio Dei, Kesaksian Injil 

 

ABSTRAC 

This article examines the mission of the church within the context of religious and cultural pluralism in 
Indonesia by emphasizing interfaith dialogue as a relevant and contextual form of Christian witness. In 
a plural society vulnerable to identity-based conflicts and intolerance, the church is called to engage in 

https://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index  
Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95 

Diterima Tanggal : 8 Januari 2026 
Disetujui Tanggal : 21 Januari 2026 

mailto:sarimbangunramli@gmail.com
mailto:miraclemendeh01@gmail.com
mailto:irfandykentey31@gmail.com
mailto:ekaputrajmerentek2002@gmail.com
mailto:tasyadumondor08@gmail.com
https://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index


 

hthttps://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index 

Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95 
 

74 
 

mission not through exclusive or confrontational approaches, but through dialogical practices that 
respect human dignity and religious diversity. Grounded in the paradigm of Missio Dei, this study 
affirms that mission is the church’s participation in God’s ongoing work of love, justice, and 
reconciliation in the world. Through theological and biblical reflection, interfaith dialogue is understood 
not as syncretism or theological compromise, but as a faithful and incarnational expression of gospel 
witness. The article demonstrates that interfaith dialogue has strong biblical foundations and offers 
significant implications for contemporary churches, particularly in fostering interreligious relationships, 
social engagement, and transformative presence within Indonesia’s plural society. 

Kata kunci: Christian Mission, Interfaith Dialogue, Religious Pluralism, Missio Dei, Gospel Witness 

 

A. Pendahuluan 
 

Indonesia merupakan negara yang lahir sebagai bangsa dengan tingkat pluralitas 

yang tinggi ditandai oleh beragam agama, suku, dan budaya. Kemajemukan ini menjadi 

aset berharga bagi bangsa Indonesia, tetapi juga menjadi tantangan dalam kehidupan 

sosial terlebih dalam kehidupan beragama. Bahkan hal ini berpotensi terjadi konflik apabila 

identitas agama, suku, atau budaya digunakan untuk kepentingan tertentu terlebih untuk 

kepentingan politik atau ketika  interaksi antarumat beragama tidak dibangun dengan baik 

dalam relasi yang saling menghargai dan menghormati. Dalam konteks inilah gereja hadir 

dan terpanggil untuk bersaksi tentang Injil melalui misi yang kontekstual, dengan 

mengembangkan dialog iman sebagai bagian integral dari misioner, bukan dengan 

pendekatan yang eksklusif dan isolatif. 

Sejarah menunjukkan bahwa cara kita melihat misi dulunya terjebak dalam cara 

berpikir penjajahan. Pada masa itu, misi dianggap sebagai cara untuk menyebarkan 

agama atau mengubah orang lain secara paksa. Pandangan ini membuat misi Kristen 

terlihat buruk dan sering kali menimbulkan penolakan di masyarakat yang plural.1 Namun, 

pemahaman tentang teologi misi telah berubah sejak abad ke-20, terutama melalui 

pemikiran David J. Bosch. Saat ini, misi dipahami secara lebih baik sebagai Missio Dei, 

yaitu tugas Allah untuk menyelamatkan dan memperbaiki dunia.2 Dalam pandangan ini, 

dialog antarumat agama tidak dianggap sebagai ancaman, melainkan sebagai cara nyata 

untuk menyaksikan kasih Allah yang meliputi segala sesuatu. 

Keragaman agama di Indonesia mengharuskan gereja-gereja untuk menyampaikan 

Injil secara kontekstual, tidak hanya secara verbal, tetapi melalui hubungan yang 

mencerminkan penghormatan terhadap martabat orang lain. Realitas sosial menunjukkan 

bahwa kesalahpahaman antaragama masih sering terjadi, seperti yang terlihat dari 

meningkatnya radikalisme, ujaran kebencian, dan diskriminasi terhadap kelompok 

minoritas. Situasi ini menunjukkan bahwa dialog antaragama bukanlah pilihan sekunder, 

melainkan kebutuhan teologis dan sosial untuk menjaga perdamaian dan 

 
1 Dana L. Robert, Christian Mission: How Christianity Became a World Religion (Wiley-Blackwell, 2009), 44–46. 
2 David J. Bosch, Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of Mission (Maryknoll: Orbis Books, 1991), 

389. 



 

hthttps://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index 

Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95 
 

75 
 

mempertahankan harmoni sosial.3 Oleh karena itu, misi Kristen harus dipahami sebagai 

upaya untuk membangun ruang yang setara dan kooperatif bagi pertemuan antarumat 

beragama yang berbeda. 

Dari perspektif Injil, dialog iman sejalan dengan teladan yang diberikan oleh Yesus 

Kristus, yang selalu membuka ruang untuk dialog dengan berbagai kelompok, termasuk 

mereka yang dianggap "berbeda" secara sosial atau agama. Pertemuan Yesus dengan 

perempuan Samaria (Yohanes 4), misalnya, menunjukkan bahwa misi tidak hanya berupa 

pengumuman verbal, tetapi juga tindakan yang membangun hubungan yang melampaui 

batas-batas identitas.4 Gereja yang mengikuti teladan Kristus seharusnya mampu 

menyampaikan Injil melalui dialog yang memupuk perdamaian, bukan memperlebar jarak; 

dialog yang menghancurkan prasangka, bukan memperkuat stereotip; dialog yang 

menghormati martabat manusia, bukan membatasi kebebasan beragama. 

Dialog keagamaan juga tidak berarti melemahkan atau mencampuradukkan 

keyakinan teologis. Sebaliknya, dialog memberikan kesempatan bagi gereja untuk 

menegaskan identitasnya dengan kerendahan hati dan keterbukaan. Paul F. Knitter 

menyatakan bahwa dialog adalah sarana untuk menemukan kehadiran Allah di luar batas-

batas agama kita sendiri, tanpa kehilangan komitmen kita terhadap iman kita sendiri.5 

Pemahaman ini memperluas paradigma misi menjadi "kesaksian dialogis"—bentuk 

kesaksian yang mengundang daripada memaksa; yang berdialog daripada mendominasi; 

yang membuka daripada menutup pintu. 

Dalam konteks Indonesia, dialog antarumat agama menjadi sesuatu yang sangat 

penting, terutama karena adanya pemisahan sosial yang semakin buruk dan narasi 

tentang intoleransi yang semakin banyak. Gereja tidak seharusnya menjadi kelompok 

yang eksklusif, tapi harus berfungsi sebagai agen kedamaian dan mitra dalam 

menciptakan kehidupan yang harmonis. Melalui dialog, gereja bisa ikut serta dalam 

mendukung keadilan sosial, menyelesaikan masalah, dan memperbaiki hubungan dengan 

agama lain yang mungkin telah rusak. Dengan cara ini, misi tidak hanya dilihat sebagai 

menyebarkan ajaran agama, tetapi juga sebagai kontribusi yang aktif dalam membangun 

masyarakat yang adil, damai, dan saling amenghargai. 

Selain itu, kemajuan globalisasi dan perkembangan teknologi membuat hubungan 

antaragama menghadapi tantangan baru. Ruang digital kini jadi tempat pertemuan 

sekaligus tempat bertikai, di mana berita palsu tentang agama, ujaran kebencian, dan 

perbedaan pandangan semakin gampang disebar. Oleh karena itu, gereja perlu hadir 

dengan cara yang kreatif dan kritis di ruang digital untuk membangun cara komunikasi 

yang bersifat dialog. Misi dalam konteks ini bukan hanya menyebarkan Injil, tetapi juga 

 
3 Azyumardi Azra, Pluralitas dan Kebebasan Beragama (Jakarta: Kompas, 2010), 11–15. 
4 N. T. Wright, Jesus and the Victory of God (Minneapolis: Fortress Press, 1996), 127. 
5 Paul F. Knitter, Introducing Theologies of Religions (Maryknoll: Orbis Books, 2002), 9–12. 



 

hthttps://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index 

Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95 
 

76 
 

berusaha menciptakan budaya berdialog yang baik, sebagai bentuk kesaksian tentang 

Kerajaan Allah yang penuh kedamaian. 

Dengan demikian, artikel ini menegaskan bahwa misi Kristiani di tengah pluralitas 

tidak dapat dipahami hanya sebagai kewajiban evangelisasi, tetapi sebagai praktik dialogis 

yang menghidupkan nilai kemanusiaan universal. Dialog iman merupakan jalan untuk 

menghadirkan Injil dalam bentuk yang paling otentik: perjumpaan yang memanusiakan, 

penghormatan terhadap martabat sesama, dan kolaborasi untuk kebaikan bersama. 

Dalam konteks Indonesia, dialog bukan hanya strategi sosial, melainkan panggilan teologis 

untuk menyatakan wajah Allah yang kasih di tengah masyarakat majemuk. Karena itu, 

dialog iman sebagai wujud kesaksian Injil merupakan bagian yang tidak terpisahkan dari 

misi gereja masa kini—misi yang relevan, menyembuhkan, dan transformatif.6 

 

B. Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif-deskriptif dengan pendekatan studi 

kepustakaan (library research). Metode ini dipilih karena penelitian berfokus pada kajian 

konseptual dan reflektif terhadap pemikiran teologis mengenai misi gereja, dialog iman, 

dan pluralitas agama, tanpa melakukan pengumpulan data lapangan secara empiris.7 

Pendekatan kualitatif memungkinkan penulis untuk menafsirkan konsep-konsep teologis 

secara mendalam, kontekstual, dan sistematis sesuai dengan kerangka teologi misi 

kontemporer.8 

Sumber data penelitian terdiri dari literatur primer dan sekunder, meliputi Alkitab, 

buku-buku teologi misi, teologi agama-agama, serta artikel jurnal yang membahas Missio 

Dei, dialog antariman, dan pluralitas agama.9 Pendekatan teologis-biblika digunakan untuk 

menafsirkan teks-teks Kitab Suci yang menjadi dasar refleksi dialog iman, seperti 

paradigma inkarnasi, kesaksian dialogis, dan etika komunikasi Injil.10 Selain itu, 

pendekatan teologi misi dipakai untuk menganalisis perkembangan pemahaman misi dari 

paradigma eksklusif menuju paradigma dialogis yang kontekstual dalam masyarakat 

majemuk. 

Analisis data dilakukan melalui metode deskriptif-analitis, yaitu dengan 

menguraikan konsep-konsep utama secara sistematis, kemudian mengaitkannya dengan 

 
6 Lesslie Newbigin, The Gospel in a Pluralist Society (Grand Rapids: Eerdmans, 1989), 240–244. 
7 Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, dan R&D (Bandung: Alfabeta, 2019), 9–10. 
8 John W. Creswell, Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five Approaches (Thousand 

Oaks: SAGE Publications, 2018), 42–43. 
9 David J. Bosch, Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of Mission (Maryknoll: Orbis Books, 

2011), 368–370. 
10 Grant R. Osborne, The Hermeneutical Spiral: A Comprehensive Introduction to Biblical Interpretation 

(Downers Grove: IVP Academic, 2006), 6–8. 



 

hthttps://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index 

Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95 
 

77 
 

realitas sosial-keagamaan di Indonesia.11 Metode ini memungkinkan penulis untuk menilai 

secara kritis relevansi dialog iman sebagai bentuk kesaksian Injil yang etis dan 

transformatif, tanpa mengaburkan identitas teologis Kekristenan. Dengan demikian, 

penelitian ini bertujuan memberikan kontribusi teologis dan praktis bagi gereja dalam 

merumuskan pendekatan misi yang kontekstual di tengah pluralitas agama. 

 

C. Hasil Dan Pembahasan 

A.  KONSEP PLURALITAS DALAM PRESPEKTIF SOSIAL DAN TEOLOGIS 

 • Definisi pluralitas dan pluralisme 

 Dalam konteks masyarakat majemuk seperti di Indonesia, pemahaman tentang 

pluralitas dan pluralisme menjadi sangat penting terlebih khusus bagi misi Kristen. Kedua 

konsep ini saling terkait, namun memiliki makna yang berbeda dan melengkapi satu sama 

lain. Pemahaman yang jelas mengenai kedua konsep ini menjadi fondasi bagi misi Kristiani 

yang menghargai kemajemukan, sekaligus tetap konsisten dengan identitas iman yang 

dibawa. Menurut KKBI, pluralitas berarti kemajemukan12, sedangkan pluralisme 

merupakan keadaan masyarakat yang majemuk (bersangkutan dengan sistem sosial dan 

politiknya); keberagaman atau variasi dalam kelompok sosial 13 . 

 Pluralitas agama dan budaya merujuk pada kenyataan empiris tentang 

keberagaman yang ada dalam masyarakat. Fakta bahwa berbagai agama, keyakinan, 

budaya, dan suku hidup berdampingan merupakan bentuk nyata dari pluralitas. Dari 

perspektif teologis, pluralitas mencerminkan keragaman ciptaan Allah, di mana setiap 

manusia diciptakan unik namun tetap memiliki martabat dan kedudukan yang sama di 

hadapan Allah (Kejadian 1:27).  Pluralitas tidak hanya menunjukkan kebkoeragaman 

identitas keagamaan, tetapi juga membuka ruang perjumpaan antariman yang menuntut 

sikap saling memahami dan menghargai. Dalam konteks ini, kehidupan beragama tidak 

lagi dipahami sebagai ruang kompetisi, melainkan sebagai ruang dialog dan kerja sama 

untuk membangun kehidupan yang damai dan bermartabat.14 

Dari sisi sosial, pluralitas membantu memahami masyarakat sebagai ruang di mana 

keberagaman menjadi fakta hidup sehari-hari, yang mencakup interaksi lintas agama dan 

budaya (Rambitan, 201715; Pramudya, t.t.16) . 

 
11 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2021), 248–250. 
12 https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/pluralitas, diakses 07/12/25 
13 https://www.kbbi.web.id/pluralisme, diakses 07/12/25 
14 Winardi, Daniel. “Iman Kristen di Tengah Tantangan Pluralisme Agama.” Diligentia: Journal of Theology and 
Christian Education 3, no. 3 (2022). 
15 Rambitan, Stanley R. Pluralitas Agama dalam Pandangan Kristen dan Implikasinya bagi Pengajaran PAK. E-
Journal UKI, 2017. 

https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/pluralitas
https://www.kbbi.web.id/pluralisme


 

hthttps://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index 

Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95 
 

78 
 

 Sementara itu, pluralisme adalah sikap atau pendekatan terhadap kemajemukan 

yang menghargai hak setiap individu dan kelompok untuk menjalankan keyakinannya. 

Pluralisme bukan sekadar pengakuan terhadap fakta keberagaman, tetapi juga 

menekankan toleransi, penghormatan, dan kerja sama antar umat beragama. Secara 

teologis, pluralisme agama menuntun umat Kristen untuk menyampaikan kesaksian Injil 

dengan cara yang menghormati hak orang lain untuk memiliki keyakinan berbeda, 

sebagaimana Paulus menyampaikan Injil kepada bangsa-bangsa lain tanpa mengurangi 

identitas Kristiani (Galatia 2:7-8) (Pakasi, 2023)17.  

 Dengan demikian, pluralitas dan pluralisme saling melengkapi: pluralitas 

menggambarkan realitas sosial dan teologis keberagaman, sedangkan pluralisme menjadi 

respon etis dan teologis terhadap keberagaman tersebut. Kesadaran akan pluralitas 

mendorong pengakuan dan penerimaan fakta kemajemukan, sementara praktik pluralisme 

membentuk sikap dan tindakan yang menghormati serta memelihara harmoni sosial. 

 Dalam prespektif teologis, ada 3 pokok teologi yang dapat memberikan 

pemahaman dan membentuk kerangka teologis yang kokoh dalam rangka membangun 

interaksi, hidup berdialog, dan bekerja sama dalam masyarakat plural, tanpa 

mengorbankan prinsip iman Kristen. 

a. Kesetaraan dan Keunikan Manusia sebagai Ciptaan Allah 

 Pemahaman teologi yang benar menegaskan bahwa semua manusia adalah ciptaan 

Allah menurut gambar dan rupa-Nya (Kejadian 1:27). Setiap individu memiliki martabat 

dan kedudukan yang sama di hadapan Allah. Meskipun setiap manusia unik, hakikat 

manusia tetap sama: sebagai ciptaan-Nya yang mulia. Kesadaran akan kesetaraan ini 

menjadi fondasi penting dalam memahami pluralisme agama. 

 Agama-agama muncul sebagai bentuk respon manusia terhadap Sang Pencipta, 

namun perbedaan keyakinan ini tidak mengubah hakikat manusia di hadapan Allah. Sikap 

Kristen terhadap pemeluk agama lain tidak dapat dilepaskan dari panggilan untuk hidup 

dalam kasih dan penghormatan terhadap martabat manusia. Dalam masyarakat majemuk, 

toleransi bukan sekadar sikap pasif, melainkan keterlibatan aktif untuk membangun relasi 

yang adil dan setara. Dialog antariman menjadi ruang praksis kasih yang nyata, di mana 

kehadiran orang Kristen menjadi kesaksian iman yang hidup di tengah perbedaan18 

 
16 Pramudya, Wahyu. Pluralitas Agama: Tantangan Baru bagi Pendidikan Keagamaan di Indonesia. OJS SEABS, 
t.t. 
17 Pakasi, Edmon. Pemahaman Pluralisme Agama dan Strategi Misi dalam Pertumbuhan Jemaat. Jurnal STT 
Rem, 2023. 
18 Matuges, Hery, dkk. “Fungsi Teologi Kristen dalam Dialog Antaragama: Merajut Perdamaian dan Kerja Sama 
Lintas Iman.” Thronos: Jurnal Teologi Kristen 5, no. 2 (2024): 188–197. 



 

hthttps://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index 

Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95 
 

79 
 

Pemahaman ini mendorong umat manusia untuk berinteraksi tanpa menonjolkan 

perbedaan, menghormati satu sama lain, dan menciptakan harmoni di tengah masyarakat 

yang majemuk. 

b. Keselamatan dari Allah bagi Umat Manusia 

 Keselamatan merupakan aspek yang sensitif dalam konteks pluralisme, terutama 

bagi umat Kristen di Indonesia, karena seringkali ditekankan secara eksklusif. Namun, 

Alkitab menunjukkan bahwa Allah menawarkan keselamatan kepada semua manusia dan 

menghendaki semua orang diselamatkan. 

 Dalam Perjanjian Lama, meskipun Allah memilih Israel sebagai umat-Nya, maksud-

Nya adalah agar Israel menjadi terang bagi bangsa-bangsa lain (Yesaya 42:6), sehingga 

keselamatan dapat menjangkau seluruh umat manusia. Paulus menegaskan prinsip ini 

melalui pelayanannya kepada orang-orang bukan Yahudi, menekankan bahwa Injil 

ditujukan kepada semua bangsa yang bersedia menerima keselamatan (Galatia 2:7-8). 

Pemahaman teologis yang integratif ini menyeimbangkan aspek universal dan 

partikularistik keselamatan: Allah menawarkan keselamatan kepada semua, namun hanya 

mereka yang menerima Injil yang beroleh keselamatan. Dengan demikian, eksklusivitas 

Kristus tetap dijaga, sementara wawasan tentang keselamatan diperluas untuk lebih 

efektif dalam pemberitaan Injil. 

c. Pelayanan kepada Sesama sebagai Refleksi Iman 

 Setiap orang percaya bukan hanya anak Allah, tetapi juga hamba Allah, yang 

dipanggil untuk melayani sesama sebagai wujud iman. Dalam praktiknya, umat Kristen 

sering menekankan identitas sebagai anak Allah dan mengabaikan panggilan sebagai 

hamba, yang dapat menimbulkan kesan eksklusivitas. 

 Misi gereja dalam perspektif kontemporer tidak terbatas pada aktivitas verbal 

penginjilan, melainkan partisipasi dalam karya Allah (missio Dei) di dunia. Gereja dipanggil 

untuk hadir secara kontekstual dalam realitas sosial yang plural, menghadirkan nilai 

keadilan, perdamaian, dan solidaritas sebagai bentuk nyata kesaksian Injil. Dengan 

demikian, dialog iman tidak bertentangan dengan misi, melainkan menjadi salah satu 

wujud praksisnya19. 

Umat Kristen diutus untuk menjadi garam dan terang bagi dunia (Mat.5:13-14), serta 

mengasihi sesama sebagaimana mengasihi Tuhan (Mat.22:37-39). 

 Pelayanan ini menekankan tindakan nyata: memperhatikan orang-orang tersisih, 

membantu yang membutuhkan, dan membangun relasi yang harmonis dengan semua 

 
19 Mayer, J. “The Church’s Mission in a Pluralistic Society.” Dalam: The Oxford Handbook of Mission Studies, 
2022. 



 

hthttps://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index 

Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95 
 

80 
 

orang. Dengan melakukan hal ini, umat Allah tidak hanya mewartakan Injil lewat kata-

kata, tetapi juga melalui kasih yang nyata, mencerminkan terang Allah bagi dunia. 

 • Model respons iman: eksklusivisme, inklusivisme, pluralisme 

 Dalam konteks masyarakat yang majemuk secara agama dan budaya, umat Kristen 

menghadapi tantangan teologis dan sosial dalam menyikapi keberagaman iman. Untuk itu, 

literatur teologi kontemporer membagi respons iman terhadap pluralitas menjadi tiga 

model utama, yaitu eksklusivisme, inklusivisme, dan pluralisme. Ketiga model ini bukan 

hanya menawarkan kerangka teologis, tetapi juga memberikan panduan praktis bagi umat 

Kristen dalam misi dan interaksi sosial. 

a. Eksklusivisme 

 Konsep Eksklusivisme menekankan bahwa keselamatan hanya dapat diperoleh 

melalui Yesus Kristus, sebagaimana dinyatakan dalam Yohanes 14:6. Pandangan ini 

menegaskan kebenaran tunggal Injil dan tanggung jawab umat Kristen untuk 

menyampaikan kesaksian iman kepada semua orang. Dalam kerangka ini, umat Kristen 

tetap mempertahankan integritas doktrin tanpa kompromi, menegaskan bahwa agama lain 

meskipun memiliki nilai moral, tidak memberikan keselamatan sejati. Syahid Juli Ashari 

(2021) menyatakan bahwa eksklusivisme membantu umat Kristen menegaskan identitas 

iman mereka, sekaligus memotivasi komitmen misi20. Namun, secara sosial, eksklusivisme 

memiliki risiko menimbulkan jarak atau kesan tertutup terhadap penganut agama lain jika 

tidak diimbangi kasih dan dialog yang bijak21. Dengan pendekatan yang sensitif, 

eksklusivisme tetap dapat diterapkan tanpa merendahkan pihak lain, sehingga misi dapat 

berjalan efektif sambil menjaga hubungan sosial yang harmonis. 

b. Inklusivisme 

 Berbeda dengan eksklusivisme, inklusivisme mengakui Kristus sebagai pusat 

keselamatan, namun membuka kemungkinan bahwa Allah dapat bekerja di luar lingkup 

Kristen untuk membawa manusia kepada keselamatan. Dengan kata lain, mereka yang 

belum mengenal Injil secara formal tetap berada dalam perhatian kasih Allah. Ashari 

(2021) menekankan bahwa inklusivisme menawarkan jalan teologis yang tetap 

menghormati klaim eksklusif Kristus, sekaligus memungkinkan umat Kristen memahami 

peran Allah secara lebih universal. Dari perspektif sosial, inklusivisme mendorong dialog 

antaragama dan kerja sama lintas komunitas. Pendekatan ini memungkinkan umat Kristen 

berinteraksi dengan penganut agama lain secara etis dan konstruktif, tanpa mengurangi 

 
20 Ashari, Syahid Juli. Eksklusivisme, Inklusivisme, dan Pluralisme: Perspektif Teologi Kontemporer. Universitas 
Islam Negeri Jakarta, 2021. 
21 https://123dok.com/article/ekslusivisme-inklusivisme-dan-pluralisme.y9gle5dq, diakses pada 07/12/25 

https://123dok.com/article/ekslusivisme-inklusivisme-dan-pluralisme.y9gle5dq


 

hthttps://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index 

Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95 
 

81 
 

keyakinan teologis mereka 22. Strategi misi yang relevan dengan model ini antara lain 

berupa kolaborasi sosial dan kegiatan kemanusiaan bersama, sambil tetap menyampaikan 

Injil melalui tindakan dan kesaksian yang sesuai konteks. 

c. Pluralisme 

 Pliralisme melihat setiap agama mengandung nilai kebenaran dan pengalaman 

Transenden, meskipun cara dan tradisi yang ditempuh berbeda. Pluralisme tidak sekadar 

soal toleransi sosial, melainkan juga sebuah paradigma teologis yang menghargai karya 

Allah di semua tradisi .  Dalam praktik sosial, pluralisme mendorong hidup berdampingan 

secara damai, menghormati perbedaan, serta membangun kolaborasi lintas komunitas. 

Dalam konteks misi, pluralisme menekankan tindakan nyata berbasis kasih, pengabdian 

kepada sesama, dan dialog terbuka yang tetap mempertahankan identitas iman Kristen. 

Dengan demikian, pluralisme menawarkan pendekatan yang sensitif terhadap 

keberagaman, relevan bagi masyarakat modern yang plural, dan tetap menegaskan nilai-

nilai teologis Kristen. 

 • Tantangan dan peluang bagi misi 

 Realitas Masyarakat yang majemuk menghadirkan tantangan sekaligus peluang 

dalam pelaksanaan misi yang lebih relevan dan kontekstual. Tantangan ini bersifat 

teologis, sosial dan praktis, sementara peluang muncul dari interaksi lintas iman yang 

konstruktif serta kesadaran akan tanggung jawab pelayanan yang universal. 

1. Tantangan bagi misi 

a. Tantangan kontekstual dan kebudayaan dalam pelayanan 

 Misi Kristen di masyarakat multikultural menemui banyak hambatan, seperti isu 

kontekstualisasi, sensitivitas budaya, etnosentrisme, dan segregasi budaya — yang jika 

tidak diantisipasi bisa menyebabkan gereja sulit diterima.  

Kesulitan ini antara lain: perbedaan norma sosial, persepsi agama, sejarah budaya, dan 

kerangka spiritual, yang mempengaruhi bagaimana Injil dipahami dan diterima oleh orang 

dari latar belakang berbeda23.  

b. Tantangan doktrinal — menghadapi pluralisme agama dan tuntutan kebenaran 

 Pluralisme agama sering kali membawa tekanan terhadap klaim eksklusif Kristen 

tentang keselamatan. Dalam konteks demikian, umat Kristen bisa dihadapkan pada 

dilema: antara mempertahankan doktrin dan turut menghormati keberadaan agama lain24.  

 
22 “Pemahaman Inklusivisme dalam Misi Kristen Kontemporer,” Eulogia, STTB Lessing, 2020, 
https://ojs.sttblessing.ac.id/index.php/eulogia/article/view/41, diakses pada 07/12/25 
23 Alawode, Akinyemi O. “Challenges and prospects of Christian missions in a multicultural context.” Verbum 

et Ecclesia 46, no. 1 (2025)  

https://ojs.sttblessing.ac.id/index.php/eulogia/article/view/41


 

hthttps://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index 

Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95 
 

82 
 

Hal ini bisa menjadi tantangan serius bagi gereja — yaitu bagaimana tetap setia pada 

kasih dan kebenaran Injil tanpa menimbulkan klaim kelebihan yang ofensif terhadap orang 

lain. 

c. Tantangan dalam membangun komunikasi dan kesaksian yang sensitif 

 Menjalankan misi di tengah pluralitas berarti gereja harus berhati‑hati dalam 

menyampaikan pesan Injil agar tidak memicu konflik, prasangka, atau penolakan. Dalam 

konteks Indonesia yang multikultural dan multireligius, dialog iman memiliki peran 

strategis dalam menjaga kohesi sosial. Pendekatan moderasi beragama mendorong umat 

Kristen untuk mewartakan Injil secara bijaksana, menghargai keberagaman, dan 

membangun harmoni sosial sebagai bagian dari tanggung jawab iman25 . 

d. Tantangan integritas iman dan identitas teologis 

 Pluralisme agama yang berkembang kadang dianggap sebagai penolakan terhadap 

klaim kebenaran tunggal Kekristenan — yaitu bahwa keselamatan hanya dalam Kristus26.  

Hal ini bisa menggoyahkan identitas iman bagi beberapa orang Kristen, atau memicu 

relativisme teologis.  

Dengan demikian, gereja menghadapi tantangan menjaga keseimbangan: antara kasih 

dan penghormatan terhadap pluralitas, dan kesetiaan pada doktrin iman. 

2. Peluang bagi Misi Kristen 

a. Peluang untuk pelayanan kontekstual dan relevan 

 Alawode menunjukkan bahwa misi dalam konteks multikultural (multicultural 

missions) memiliki potensi besar: dengan pendekatan inkarnasional dan sensitif budaya, 

gereja dapat menjangkau generasi yang hidup dalam urbanisasi, migrasi, dan globalisasi 

— yaitu masyarakat majemuk yang tidak homogen. 27 

Pendekatan ini membuka ruang bagi gereja untuk menyesuaikan bahasa, metode, dan 

gaya pelayanan agar lebih relevan dengan kondisi sosial‑budaya penerima. 

b. Peluang dialog antar‑iman dan kerjasama sosial 

 
24 Hariyanto, Yakup. “Peluang dan Tantangan Iman Kristen dalam Bingkai Teologi Agama-Agama.” Sinar Kasih: 

Jurnal Pendidikan Agama dan Filsafat 3, no. 2 (2025).  

25 ⁵Panjaitan, D. & Setiawan, A. “Implementasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Konteks Pemberitaan Injil 
di Indonesia.” (2024). 
26 Winardi, Daniel. “Iman Kristen di Tengah Tantangan Pluralisme Agama.” Diligentia: Journal of Theology and 

Christian Education 3, no. 3 (2021).  

27 Alawode, Akinyemi O. “Challenges and prospects of Christian missions in a multicultural context.” Verbum 
et Ecclesia 46, no. 1 (2025) 



 

hthttps://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index 

Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95 
 

83 
 

 Dalam konteks pluralitas agama di Indonesia, versi misi yang inklusif membuka 

peluang dialog, toleransi, dan kerja sama lintas agama — bukan hanya dalam bidang 

spiritual, tetapi juga sosial, kemanusiaan, dan pembangunan komunitas bersama. 

Keberagaman bisa menjadi aset untuk membangun kerukunan dan keutuhan bangsa jika 

dihargai dengan sikap terbuka28.  

 Dialog iman dapat dipahami sebagai bentuk kesaksian Injil yang relasional. Melalui 

dialog, umat Kristen tidak kehilangan identitas imannya, melainkan menghadirkannya 

secara etis dalam relasi dengan yang berbeda. Model ini menekankan bahwa misi bukan 

dominasi religius, tetapi kehadiran yang bersahabat, terbuka, dan transformatif di tengah 

masyarakat plural29. Dengan demikian gereja dapat berperan sebagai agen perdamaian, 

keadilan, dan sikap saling menghormati antar‑umat beragama. 

c. Peluang menyaksikan Injil lewat tindakan nyata — misi holistik 

 Menurut studi dalam jurnal dasar pendidikan, ketika gereja menjalankan misi 

secara holistik — termasuk pelayanan sosial, advokasi keadilan, dan aksi kemanusiaan — 

maka Injil menjadi relevan secara praktis dan terintegrasi dengan kebutuhan nyata 

masyarakat plural30.  

Pendekatan misi holistik membantu gereja menunjukkan kasih, melayani semua lapisan 

masyarakat tanpa diskriminasi, dan meneguhkan posisi gereja sebagai bagian dari 

masyarakat — bukan kelompok tertutup. 

d. Peluang memperkuat integrasi iman dan kepekaan kontekstual 

Menghadapi pluralitas memaksa gereja untuk merefleksikan teologinya dalam konteks 

zaman dan budaya kontemporer tanpa kehilangan esensi iman. Studi di Indonesia 

menunjukkan bahwa integrasi nilai‑nilai Kristen (kasih, keadilan, toleransi) ke dalam 

masyarakat multikultural bisa menjadi jalan strategis bagi misi yang relevan dan 

kontekstual31.  

Dengan demikian, pluralitas bukan hanya tantangan, tetapi juga kesempatan untuk 

berkembang dan memperdalam kesaksian iman dalam keragaman. 

 

 
28 Lestari Julita,“Pluralisme Agama di Indonesia (Tantangan dan Peluang bagi Keutuhan Bangsa).” Wahana 

Akademika: Jurnal Studi Islam dan Sosial 6, no. 1 (2025). 

29 ⁴Susanta, Yohanes & Upa, Darius. “From Debate to Dialogue: Authentic Interfaith Friendship from the 
Perspective of Christian Theology.” (2025). 
30 Amelia. G, Damanik. D, Irene, Lumbantobing. N, Sinaga. P, “Misi yang Holistik dalam Masyarakat Pluralis.” 

PENDAS: Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar 10, no. 2 (2025).  

31 Prasetyo, Louis Budi dkk. “Teologi Kontemporer dan Tantangan Pluralisme: Studi Kritis atas Integrasi Nilai-

Nilai Agama Kristen dalam Masyarakat Multikultural.” DIDASKO: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen (2024). 



 

hthttps://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index 

Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95 
 

84 
 

B. MISSIO DEI SEBAGAI DASAR KETERLIBATAN SOSIAL GEREJA DALAM 

MASYARAKAT MAJEMUK 

 Konsep Missio Dei menempatkan Allah sebagai sumber, subjek, dan tujuan akhir 

dari seluruh gerakan misi. Artinya, misi bukan pertama-tama kegiatan manusia atau 

gereja, melainkan inisiatif Allah yang mengutus diri-Nya ke dalam dunia demi memulihkan 

ciptaan.32 Gereja tidak menciptakan misi; gereja hanya menanggapi undangan untuk 

masuk dalam karya Allah yang telah berlangsung sejak permulaan. Paradigma ini 

mendorong gereja untuk memahami bahwa keberadaan masyarakat yang majemuk bukan 

kebetulan historis, tetapi bagian dari realitas dunia yang sedang ditransformasi oleh 

Allah.33 Dengan demikian, misi tidak lagi dipahami sebagai ekspansi institusi, melainkan 

sebagai partisipasi rendah hati dalam gerakan Allah yang berorientasi pada kasih, 

keadilan, dan rekonsiliasi. 

Dalam perspektif ini, keberagaman menjadi ruang di mana Allah sudah bekerja 

lebih dahulu. Missio Dei menegaskan bahwa Allah berkarya tidak hanya dalam komunitas 

Kristen, tetapi juga dalam kehidupan semua bangsa.34 Kesadaran ini menolong gereja 

untuk melihat masyarakat plural bukan sebagai medan konfrontasi, melainkan sebagai 

lingkungan tempat jejak karya Allah dapat ditemukan. Pemahaman inkarnasional seperti 

ini mengingatkan gereja bahwa misi selalu mengambil bentuk keterlibatan yang 

menghargai budaya, bahasa, dan pengalaman manusia lain.35 Karena itu, partisipasi 

gereja dalam masyarakat majemuk harus mencerminkan sikap hadir, mendengar, 

menghormati, dan membangun relasi. Pendekatan ini memposisikan misi sebagai 

kehadiran transformatif yang mengedepankan kasih dan penghargaan terhadap martabat 

manusia. 

Kerangka Missio Dei juga membuka pemahaman baru mengenai peran dialog 

dalam misi. Dialog dalam konteks ini bukan berarti relativisme atau kompromi teologis, 

tetapi sarana kesaksian yang mencerminkan karakter Allah yang hadir bagi manusia.36 

Dialog menjadi bentuk keterlibatan relasional di mana gereja mengomunikasikan Injil 

sambil mendengarkan pengalaman religius orang lain. Dalam konteks pluralitas, dialog 

menunjukkan bahwa kesaksian Injil tidak terbatas pada pemberitaan verbal, tetapi juga 

 
32 David J. Bosch, Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of Mission, 20th Anniversary Edition 

(Maryknoll: Orbis Books, 2015), 389–393. 
33 Michael W. Goheen, Introducing Christian Mission Today: Scripture, History, and Issues (Downers Grove: IVP 

Academic, 2014), 53–55. 
34 Stephen B. Bevans dan Roger P. Schroeder, Prophetic Dialogue: Reflections on Christian Mission Today, 

Revised Edition (Maryknoll: Orbis Books, 2020), 18–25. 
35 Kirsteen Kim, Joining in with the Spirit: Connecting World Church and Local Mission (London: SCM Press, 

2017), 72–75. 
36 Amos Yong, Mission after Pentecost: The Witness of the Spirit from Genesis to Revelation (Grand Rapids: 

Baker Academic, 2019), 142–147. 



 

hthttps://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index 

Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95 
 

85 
 

pada perjumpaan yang jujur, empatik, dan terbuka.37 Dengan demikian, dialog merupakan 

wujud misi yang menggabungkan kebenaran dan kasih  dua unsur yang menjadi inti dari 

spiritualitas misi Kristen. 

Akhirnya, Missio Dei menuntut gereja untuk terus membentuk pola kehadiran yang 

relevan di tengah masyarakat majemuk. Gereja dipanggil untuk menjadi komunitas yang 

menghidupi nilai-nilai Kerajaan Allah keadilan, damai sejahtera, solidaritas, dan kebenaran  

sebagai bagian dari kesaksiannya.38 Dalam dunia yang dipenuhi konflik identitas dan 

polarisasi, pendekatan misi yang dialogis menjadi sangat penting untuk menciptakan 

ruang perjumpaan yang membangun. Gereja harus mengembangkan kapasitas untuk 

hidup berdampingan secara kreatif dan konstruktif dengan komunitas lain tanpa 

kehilangan identitas Injilnya.39 Dengan demikian, partisipasi gereja dalam Missio Dei tidak 

hanya menghadirkan kabar baik melalui kata-kata, tetapi juga melalui tindakan nyata yang 

merefleksikan karakter Kristus. 

 

C. TEOLOGI DIALOG IMAN DALAM KEKRISTENAN  

Dialog iman dalam kekristenan muncul sebagai respons teologis terhadap 

kenyataan bahwa masyarakat modern semakin ditandai oleh keragaman agama. Gereja 

tidak dapat lagi memposisikan diri di dalam ruang tertutup atau eksklusif. Sebaliknya, 

gereja dipanggil untuk hadir dalam percakapan publik membangun relasi, menciptakan 

ruang saling memahami, sekaligus menjaga integritas kesaksiannya. Karena itu, dialog 

iman perlu dipahami bukan sebagai aktivitas sosial belaka, melainkan sebagai bagian dari 

refleksi teologis yang matang. Bagian ini menguraikan tiga fondasi penting: dialog bukan 

sinkretisme, dialog sebagai praksis kasih dan kesaksian, serta dasar-dasar biblika yang 

meneguhkan dialog iman. 

1. Dialog Bukan Sinkretisme 

Ketika gereja terlibat dalam percakapan antaragama, kekhawatiran mengenai 

sinkretisme sering kali muncul. Sinkretisme dipahami sebagai pencampuran keyakinan 

yang pada akhirnya mengaburkan identitas iman Kristen. Kekristenan tidak menerima 

sinkretisme karena iman Kristen berakar pada pengakuan bahwa Allah menyatakan diri 

secara unik dalam Yesus Kristus sebagai satu-satunya jalan keselamatan.40 Jika 

 
37 Stephen Bevans, “Mission as Dialogue in a Multireligious World,” International Review of Mission 107, no. 2 

(2018): 235–240. 
38 Veli-Matti Kärkkäinen, Christian Theology in the Pluralistic World: A Global Introduction (Grand Rapids: 

Eerdmans, 2021), 211–215. 
39 Jehu J. Hanciles, The Future of Christian Mission in a Globalized World (Downers Grove: IVP Academic, 

2021), 101–104. 
40 “Is Syncretism Really Harmful to Christianity? The Igbos?,” Journal of Religious Studies (2017) diakses pada 

tanggal 27 november 2025, https://doi.org/10.1177/0040571X17698411. 

https://doi.org/10.1177/0040571X17698411


 

hthttps://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index 

Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95 
 

86 
 

pewahyuan ini dicampurkan dengan unsur-unsur religius lain, maka pesan Injil akan 

kehilangan kejelasan dan kewibawaannya. 

Namun penting juga untuk diingat bahwa menolak sinkretisme tidak berarti 

menolak dialog.41 Justru melalui dialog, gereja dapat memahami imannya sendiri dengan 

lebih jernih. Dialog membuka ruang untuk melakukan klarifikasi teologis: apa yang 

menjadi inti iman, apa yang bersifat budaya, serta bagaimana Injil dapat dihayati secara 

lebih relevan tanpa kehilangan substansinya. Dengan demikian, dialog tidak mencairkan 

identitas Kristen; sebaliknya, ia memperkuat dan memurnikannya. 

Selain itu, dialog membantu gereja menyadari bahwa kesaksian iman tidak pernah 

berdiri di ruang kosong. Perjumpaan dengan tradisi keagamaan lain dapat menolong 

gereja memperhalus cara menyampaikan Injil tanpa mengurangi kebenarannya. Dalam 

perspektif ini, dialog bukanlah ancaman, tetapi kesempatan untuk memperdalam 

pemahaman iman dan memperkaya cara gereja bersaksi di tengah dunia. 

2. Dialog sebagai Praksis Kasih dan Kesaksian 

Dialog iman tidak dapat dipisahkan dari panggilan etis untuk mengasihi. Kasih 

bukan hanya diwujudkan dalam tindakan sosial atau karitatif, tetapi juga melalui 

kesediaan untuk mendengarkan, memahami, dan menghormati keberadaan agama lain.42 

Gereja memasuki dialog bukan sekadar untuk mengatasi ketegangan sosial, melainkan 

karena kasih Kristus mendorong umat-Nya untuk hidup dalam relasi dengan sesama. 

Teolog dialogis seperti Heyden melihat dialog sebagai proses yang menuntut 

kejujuran, empati, keterbukaan, dan komitmen untuk mencari kebenaran bersama.43 

Dialog bukan upaya untuk memenangkan debat atau mengalahkan keyakinan lain. 

Sebaliknya, dialog merupakan kesempatan bagi dua subjek bermartabat untuk bertemu 

dan bersama-sama membangun kebaikan bersama (common good). Dalam ruang dialog 

inilah kesaksian Kristen justru dapat disampaikan dengan lebih indah dan dapat diterima. 

Dalam perkembangan teologi misi modern, dialog dan kesaksian tidak lagi 

ditempatkan sebagai dua hal yang bertentangan. Kesaksian yang dipaksakan sering kali 

menciptakan resistensi, tetapi kesaksian yang lahir dari relasi dialogis memancarkan 

karakter Kristus: rendah hati, lembut, dan penuh belas kasihan. Di konteks Indonesia yang 

sangat majemuk, pendekatan ini menjadi semakin penting. Gereja tidak dipanggil untuk 

mendominasi percakapan publik, tetapi untuk menghadirkan damai sejahtera melalui 

dialog yang tulus dan kesaksian yang bermartabat. 

 
41 Klaus Heyden, “Dialogue as a Means of Religious Co-Production,” Religions 13, no. 4 (2022) diakses pada 
tanggal 27 november 2025, https://doi.org/10.3390/rel13020150.  
42 Ibid. 
43 Ibid. 

https://doi.org/10.3390/rel13020150


 

hthttps://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index 

Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95 
 

87 
 

3. Landasan Biblika Dialog Iman 

a. Yohanes 1:14 – Inkarnasi sebagai Paradigma Dialog 

Pernyataan bahwa “Firman itu telah menjadi manusia” menunjukkan bahwa Allah 

memilih untuk berkomunikasi dengan dunia melalui kehadiran yang sangat dekat. 

Inkarnasi menjadi teladan bahwa Allah tidak menyampaikan kebenaran dari kejauhan, 

tetapi memasuki kehidupan manusia secara utuh bahasa, budaya, dan pengalaman 

mereka.44 Pola Inkarnasi ini menuntun gereja untuk memasuki dialog dengan sikap rendah 

hati, hadir bersama yang lain, dan membangun jembatan pengertian. 

b. Kolose 4:6 – Etika Tutur dalam Dialog 

Paulus menasihati agar perkataan orang percaya selalu “penuh kasih dan dibumbui 

garam”. Pesan ini menekankan pentingnya gaya komunikasi yang bijak, sopan, dan 

membangun. Komentator modern menegaskan bahwa ayat ini menolak pola komunikasi 

yang keras atau merendahkan. Dalam konteks dialog iman, bagaimana kebenaran 

disampaikan sama pentingnya dengan kebenaran itu sendiri. Etika tutur ini menjadi dasar 

bagi dialog yang menghargai martabat mitra bicara. 

c. 1 Petrus 3:15 – Apologetika yang Dialogis 

Ayat ini sering menjadi dasar apologetika Kristen. Namun penekanannya jelas: 

alasan iman harus disampaikan “dengan lemah lembut dan hormat”. Publikasi mutakhir 

melihat ayat ini sebagai kerangka apologetika yang berdialog menjelaskan iman dengan 

kejelasan teologis sekaligus penghormatan kepada pendengar.45 Dalam masyarakat plural, 

pendekatan apologetika semacam ini jauh lebih relevan. 

d. Kisah Para Rasul 17:22–34 – Paulus di Areopagus sebagai Model Dialog Kontekstual 

Ketika Paulus berbicara kepada para filsuf di Areopagus, ia tidak memulai dengan 

kritik, tetapi dengan pengakuan atas religiositas mereka. Ia mengutip penyair Yunani dan 

menggunakan konsep-konsep yang dapat dipahami jemaat. Pendekatan ini menunjukkan 

bahwa kesaksian harus disampaikan secara kontekstual, menghargai budaya dan cara 

berpikir pendengar.46 Banyak teolog melihat perikop ini sebagai contoh konkret dialog-

evangelisasi yang cerdas dan relevan. 

 

 
44 T. A. Muswubi, “Significance of Incarnation in Gospel Contextualisation and Communication Interculturally,” 
Verbum et Ecclesia 45, no. 1 (2024) diakses pada tanggal 27 november 2025, 
https://doi.org/10.4102/ve.v45i1.3138.  
45 Crossway, “What Does 1 Peter 3:15 Mean?”. (2024) diakses pada tanggal 27 november 2025, 
https://www.crossway.org/articles/what-does-1-peter-315-mean/  
46 Cowan, “Paul and Socrates in Dialogue: Points of Contact between the Areopagus Speech and the 
Apology,” New Testament Studies 67, no. 2 (2021) diakses pada tanggal 27 november 2025,  
https://doi.org/10.1017/S0028688520000223. 

https://doi.org/10.4102/ve.v45i1.3138
https://www.crossway.org/articles/what-does-1-peter-315-mean/
https://doi.org/10.1017/S0028688520000223


 

hthttps://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index 

Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95 
 

88 
 

D. DIALOG IMAN SEBAGAI BENTUK KESAKSIAN INJIL  

Dialog iman bukan sekadar sarana berelasi dengan pemeluk agama lain, tetapi juga 

menjadi bentuk kesaksian Injil yang relevan di tengah masyarakat yang secara sosial dan 

religius semakin majemuk. Kesaksian Kristen tidak selalu muncul melalui penyampaian 

verbal atau argumentasi doktrinal. Sering kali kesaksian itu hadir melalui cara gereja 

membangun relasi, menunjukkan kepedulian, dan menghadirkan etika hidup yang 

mencerminkan teladan Kristus. Dalam pendekatan misiologi mutakhir, dialog justru 

dipandang sebagai ekspresi kesaksian yang lembut dan bersahabat bukan pengganti 

pemberitaan Injil, tetapi bentuk penyampaian Injil yang lebih mampu diterima dalam 

konteks plural.47 Dialog menjadi jembatan antara iman Kristen dengan kenyataan sosial 

yang kompleks dan multikultural. 

1. Kesaksian melalui Kehadiran (Presence) 

Konsep presence atau kehadiran memiliki bobot teologis yang kuat. Kehadiran 

bukan hanya soal berada secara fisik di suatu tempat, tetapi keterlibatan yang penuh 

empati, kesediaan mendengar, dan komitmen membangun relasi. Teologi inkarnasi yang 

berakar pada Yohanes 1:14 menjadi dasar pemahaman bahwa Allah menyatakan diri 

melalui kehadiran-Nya bersama manusia, dan pola ini menjadi inspirasi bagi kesaksian 

gereja.48 

Dalam praktiknya, kehadiran dialogis bisa tampak dalam bentuk sederhana: 

menjalin pertemanan yang tulus dengan tetangga lintas agama, ikut serta dalam kegiatan 

masyarakat, atau menunjukkan kepedulian sehari-hari tanpa agenda tersembunyi. Banyak 

tulisan misiologi modern menyebut pola ini sebagai ministry of presence, yakni pelayanan 

yang menunjukkan Kristus melalui karakter, sikap ramah, dan solidaritas, bahkan sebelum 

kata-kata diucapkan. Di tengah masyarakat yang peka terhadap isu perbedaan, kesaksian 

melalui kehadiran sering menjadi pintu masuk dialog yang paling alami dan diterima. 

2. Kesaksian melalui Pelayanan Sosial 

Pelayanan sosial baik pendidikan, kesehatan, bantuan kemanusiaan, maupun 

pemberdayaan masyarakat merupakan wujud kasih yang bersumber dari iman.49 

Pelayanan seperti ini secara alami bersifat dialogis karena mempertemukan gereja dengan 

kebutuhan nyata sesama tanpa memandang latar belakang agama. Di ruang inilah Injil 

dihidupi melalui tindakan, bukan hanya diucapkan. 

 
47 Klaus Heyden, “Dialogue as a Means of Religious Co-Production,” Religions 13, no. 4 (2022) diakses pada 
tanggal 27 november 2025, https://doi.org/10.3390/rel13020150. 
48 T. A. Muswubi, “Significance of Incarnation in Gospel Contextualisation and Communication 
Interculturally,” Verbum et Ecclesia 45, no. 1 (2024) diakses pada tanggal 27 november 2025, 
https://doi.org/10.4102/ve.v45i1.3138. 
49 “Is Syncretism Really Harmful to Christianity? The Igbos?,” Journal of Religious Studies (2017) diakses pada 
tanggal 27 november 2025, https://doi.org/10.1177/0040571X17698411. 

https://doi.org/10.3390/rel13020150
https://doi.org/10.4102/ve.v45i1.3138
https://doi.org/10.1177/0040571X17698411


 

hthttps://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index 

Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95 
 

89 
 

Penelitian-penelitian terbaru menunjukkan bahwa kerja sama lintas agama dalam 

pelayanan kemanusiaan sering membuka percakapan yang lebih jujur dan mendalam, 

justru karena relasi dibangun melalui aksi nyata.50 Pelayanan sosial bukanlah strategi misi 

yang terselubung, tetapi ekspresi hidup dari nilai-nilai kerajaan Allah belas kasihan, 

kebaikan, dan keadilan. Ketika gereja melayani secara tulus, dialog tumbuh secara alami 

dan kesaksian menjadi lebih dapat dipercaya. 

3. Kesaksian melalui Percakapan Dialogis Terbuka 

Kesaksian juga hadir melalui percakapan yang jujur dan terbuka, bukan dalam 

bentuk perdebatan atau usaha membuktikan siapa yang benar. Dialog semacam ini 

memberi ruang bagi gereja untuk menjelaskan dasar imannya sambil dengan sungguh-

sungguh mendengarkan posisi pihak lain. Kesaksian tetap disampaikan, tetapi dilakukan 

dalam suasana saling menghormati.51 

Percakapan dialogis memungkinkan dua pandangan dunia bertemu tanpa rasa 

terancam. Prinsip yang terkandung dalam 1 Petrus 3:15 memberi jawaban dengan lemah 

lembut dan hormat menjadi pedoman penting dalam bentuk kesaksian ini. Di tengah 

masyarakat plural, cara ini lebih relevan karena memperlihatkan kedewasaan teologis 

sekaligus kepekaan sosial. 

4. Etika Dialog: Empati, Kerendahan Hati, Keterbukaan, dan Kejujuran Teologis 

Dialog iman hanya dapat berjalan dengan baik jika dilandasi etika yang sehat. 

Empati membantu seseorang masuk ke pengalaman religius orang lain tanpa terburu-buru 

menilai. Kerendahan hati menyadarkan gereja bahwa pemahaman manusia selalu 

terbatas. Keterbukaan memungkinkan dialog berkembang tanpa rasa curiga, sementara 

kejujuran teologis menjaga integritas iman di tengah percakapan.52 

Para teolog yang menekuni bidang dialog agama menegaskan bahwa keempat 

aspek tersebut bukan hanya “aturan main,” tetapi bagian dari spiritualitas Kristen yang 

sejati.53 Dialog yang rendah hati dan empatik mencerminkan teladan Kristus yang 

menghargai setiap manusia. Kejujuran teologis memastikan bahwa dialog tidak berubah 

menjadi sinkretisme atau relativisme, tetapi tetap berakar pada iman Injili. Etika ini 

menjadikan dialog sebuah sarana kesaksian yang menghadirkan damai sejahtera dan 

membangun kepercayaan di tengah masyarakat plural. 

 

 
50 Klaus Heyden, “Dialogue as a Means of Religious Co-Production,” Religions 13, no. 4 (2022) diakses pada 
tanggal 27 november 2025, https://doi.org/10.3390/rel13020150.  
51 Crossway, “What Does 1 Peter 3:15 Mean?”. (2024) diakses pada tanggal 27 november 2025, 
https://www.crossway.org/articles/what-does-1-peter-315-mean/. 
52 Klaus Heyden, “Dialogue as a Means of Religious Co-Production,” Religions 13, no. 4 (2022) diakses pada 
tanggal 27 november 2025, https://doi.org/10.3390/rel13020150. 
53 Ibid. 

https://doi.org/10.3390/rel13020150
https://www.crossway.org/articles/what-does-1-peter-315-mean/
https://doi.org/10.3390/rel13020150


 

hthttps://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index 

Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95 
 

90 
 

E. IMPLIKASI MISI BAGI GEREJA KONTEMPORER  

Perubahan sosial yang berlangsung cepat baik karena pluralisme agama, 

digitalisasi, maupun globalisasi budaya membuat gereja perlu meninjau kembali cara 

memahami dan menjalankan misi. Pada masa lalu, misi sering dipahami sebagai aktivitas 

keluar yang sifatnya ekspansif atau berkaitan dengan penyebaran ajaran. Namun kini, 

dalam konteks masyarakat majemuk dan relasi sosial yang lebih kompleks, pendekatan itu 

tidak lagi mencukupi. Banyak teolog misi mengingatkan bahwa misi yang sejati berakar 

pada missio Dei, yaitu karya Allah yang mengupayakan pemulihan dan pendamaian dunia, 

bukan sekadar ekspansi lembaga gereja.54 Karena itu, gereja masa kini ditantang untuk 

menampilkan misi yang relevan, rendah hati, dan mampu berdialog tanpa kehilangan 

identitas Injil. 

1. Gereja Lokal sebagai Komunitas Dialog 

Gereja lokal menjadi tempat paling awal dan paling realistis untuk mempraktikkan 

dialog iman. Di lingkungan terdekatnya, gereja berinteraksi dengan masyarakat yang 

berbeda latar budaya, keyakinan, dan pengalaman hidup. Dalam ruang perjumpaan 

sehari-hari inilah, dialog sebenarnya terjadi secara lebih alami.55 Karena itu, gereja tidak 

hanya berfungsi sebagai tempat ibadah, tetapi juga sebagai komunitas yang belajar 

mengembangkan sikap mendengar, memahami, dan menghargai keberbedaan. Sikap 

seperti ini tidak muncul secara instan; ia perlu dibentuk melalui pendidikan internal dalam 

gereja sehingga jemaat terbiasa berdialog tanpa defensif dan tanpa rasa takut. 

Dalam praktiknya, membangun gereja sebagai komunitas dialog tidak hanya 

menyangkut hubungan dengan agama lain, tetapi juga relasi internal gereja sendiri. Ada 

kalanya dialog antargenerasi atau antarunit pelayanan justru menjadi titik awal 

pembentukan budaya yang sehat. Dialog internal seperti itu mempersiapkan gereja untuk 

masuk ke dialog eksternal secara lebih matang.56 Jadi, dialog bukan sekadar program misi, 

tetapi bagian dari spiritualitas dan gaya hidup gereja. 

2. Mengembangkan Literasi Religius dan Budaya 

Tantangan besar dalam masyarakat plural adalah rendahnya pemahaman terhadap 

agama lain. Banyak kesalahpahaman muncul bukan karena perbedaan keyakinan, tetapi 

karena informasi yang keliru. Itulah sebabnya literasi religius menjadi sangat penting. 

Gereja perlu memberikan ruang belajar bagi jemaat untuk memahami agama-agama lain 

secara lebih obyektif, baik melalui seminar, kelas studi agama, diskusi bersama tokoh 

lintas iman, sampai kunjungan ke komunitas religius lain. Upaya ini tidak dimaksudkan 

 
54 Ibid. 
55 Klaus Heyden, “Dialogue as a Means of Religious Co-Production,” Religions 13, no. 4 (2022) diakses pada 
tanggal 27 november 2025, https://doi.org/10.3390/rel13020150.  
56 Ibid. 

https://doi.org/10.3390/rel13020150


 

hthttps://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index 

Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95 
 

91 
 

untuk mencampuradukkan iman, melainkan untuk menumbuhkan perspektif yang lebih 

bijak. 

Selain literasi religius, gereja harus memahami dinamika budaya yang 

memengaruhi cara orang berpikir dewasa ini. Media digital, budaya populer, dan 

perubahan nilai generasi muda menciptakan tantangan tersendiri. Gereja perlu peka 

membaca perubahan tersebut agar tidak terjebak dalam pola pelayanan yang kaku. Ketika 

gereja mampu memahami konteks budaya secara luas, misi dapat dilakukan dengan cara 

yang lebih kreatif dan relevan, bukan sekadar memakai pendekatan lama. 

a. Misi yang Berfokus pada Relasi, Bukan Konfrontasi 

Berbagai studi misiologi kontemporer menunjukkan bahwa pendekatan relasional 

lebih diterima dan lebih efektif dalam konteks plural.57 Misi tidak lagi dipandang sebagai 

upaya debat atau konfrontasi, melainkan melalui hubungan yang jujur dan penuh kasih. 

Dalam relasi yang tulus, kesaksian Injil sering kali muncul secara lebih alami, bahkan 

tanpa harus diawali dengan argumentasi. Orang cenderung terbuka pada pesan Injil 

ketika mereka merasakan kehadiran yang peduli dan dapat dipercaya. 

Pendekatan relasional ini sejalan dengan teladan Yesus. Ia hadir dalam percakapan 

sehari-hari, makan bersama orang-orang yang berbeda, dan masuk dalam kehidupan 

masyarakat tanpa menciptakan jarak. Misi relasional dapat diwujudkan melalui kerja sama 

sosial, kegiatan kemasyarakatan, atau pertemuan informal yang membangun saling 

percaya.58 Pendekatan seperti ini membuat kesaksian lebih membumi dan menghindarkan 

gereja dari model misi yang menimbulkan ketegangan. 

b. Inklusif tanpa Kehilangan Identitas Injili 

Di tengah pluralitas, gereja tidak dapat menutup diri dari kerja sama dengan 

komunitas lain. Namun keterbukaan itu tidak berarti mengorbankan identitas Injil. 

Inklusivitas perlu dibangun di atas keyakinan bahwa keterlibatan lintas iman tidak 

otomatis mengurangi komitmen teologis.59 Banyak penafsir menekankan bahwa identitas 

Kristen justru menjadi lebih kuat ketika kesaksian dilakukan dengan rendah hati dan 

dalam penghormatan terhadap keberbedaan. 

 
57 T. A. Muswubi, “Significance of Incarnation in Gospel Contextualisation and Communication 
Interculturally,” Verbum et Ecclesia 45, no. 1 (2024) diakses pada tanggal 27 november 2025, 
https://doi.org/10.4102/ve.v45i1.3138. 

58 T. A. Muswubi, “Significance of Incarnation in Gospel Contextualisation and Communication Interculturally,” 
Verbum et Ecclesia 45, no. 1 (2024) diakses pada tanggal 27 november 2025, 
https://doi.org/10.4102/ve.v45i1.3138.  
59 Crossway, “What Does 1 Peter 3:15 Mean?”. (2024) diakses pada tanggal 27 november 2025, 
https://www.crossway.org/articles/what-does-1-peter-315-mean/  

https://doi.org/10.4102/ve.v45i1.3138
https://doi.org/10.4102/ve.v45i1.3138
https://www.crossway.org/articles/what-does-1-peter-315-mean/


 

hthttps://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index 

Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95 
 

92 
 

Misi inklusif dapat diwujudkan dalam berbagai bentuk: Kesaksian melalui karakter 

dan tindakan sehari-hari; Dialog teologis yang mengedepankan kejujuran; Kerja sama 

lintas agama dalam bidang sosial dan kemanusiaan;60 Pemberitaan Injil yang kontekstual 

dan peka budaya. 

Strategi seperti ini membuat gereja tetap setia pada inti Injil, tetapi hadir secara 

lebih bersahabat dan konstruktif dalam masyarakat majemuk. Dengan kata lain, gereja 

tidak kehilangan identitas, tetapi justru menampakkan karakter Kristus dalam bentuk yang 

dapat dirasakan oleh orang-orang di sekitarnya. 

 

D. Kesimpulan 

Pluralitas agama dan budaya di Indonesia merupakan kenyataan yang tak 

terelakkan dan, pada saat yang sama, konteks utama bagi pelaksanaan misi gereja saat 

ini. Gereja tidak lagi dapat melaksanakan misinya dengan cara eksklusif, isolatif, atau 

konfrontatif seperti yang dilakukan pada masa kolonial. Sebaliknya, pemahaman teologis 

kontemporer menegaskan bahwa misi merupakan bagian dari Missio Dei yang 

mengharuskan gereja untuk menjadi dialogis, inklusif, dan menghormati martabat 

manusia. 

Dialog iman muncul sebagai cara untuk berbagi kabar baik yang sesuai dalam 

masyarakat yang memiliki banyak agama. Dialog bukan tentang menyesuaikan ajaran, 

tetapi lebih sebagai ungkapan kasih dari Kristus yang menciptakan kesempatan untuk 

bertemu, menghapuskan prasangka, dan membangun hubungan yang damai. Contoh 

Yesus, seperti saat Ia berbicara dengan wanita Samaria, menunjukkan bahwa misi bukan 

hanya tentang berbicara, tetapi juga tentang bertindak untuk menghargai manusia dan 

menghapus batasan identitas. Gereja juga dihadapkan pada tantangan untuk memahami 

keberagaman, baik dalam konteks sosial maupun teologis. Keberagaman sebagai fakta 

kenyataan membutuhkan tanggapan yang berbentuk pluralisme yang menghargai 

perbedaan. Secara teologis, ada tiga poin penting yang ditekankan, yakni semua manusia 

adalah ciptaan Allah yang setara; keselamatan dari Allah bersifat universal tetapi berfokus 

pada Kristus; dan melayani sesama adalah cara nyata untuk ikut serta dalam rencana 

Allah.Ketiga konsep ini menjadi dasar misi dialogis yang menjaga identitas iman. 

Meskipun begitu, pelaksanaan misi dialogis tidak tanpa tantangan, seperti 

perbedaan budaya, pengaruh keragaman agama yang bisa mengganggu keyakinan yang 

ketat, kemungkinan terjadinya kesalahpahaman, dan bahaya dari pandangan yang terlalu 

bebas. Namun, ada banyak kesempatan yang bisa dimanfaatkan, seperti pengembangan 

 
60 J. A. Cowan, “Paul and Socrates in Dialogue: Points of Contact between the Areopagus Speech and the  
Apology,” New Testament Studies 67, no. 2 (2021) diakses pada tanggal 27 november 2025, 
https://doi.org/10.1017/S0028688520000223. 

https://doi.org/10.1017/S0028688520000223


 

hthttps://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index 

Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95 
 

93 
 

layanan yang sesuai dengan konteks, kerjasama antaragama, dan keterlibatan gereja 

dalam menciptakan keadilan dan perdamaian di masyarakat. 

Pada akhirnya, misi gereja di tengah pluralitas Indonesia harus dipahami sebagai 

usaha menghadirkan Injil dalam bentuk yang paling otentik yaitu dialog yang memupuk 

damai, pelayanan yang memanusiakan, dan kesaksian yang mencerminkan kasih Allah. 

Dialog iman bukan hanya strategi sosial, melainkan panggilan teologis untuk menjadi agen 

rekonsiliasi dan pembawa damai. Dengan pendekatan ini, misi gereja menjadi relevan, 

menyembuhkan, dan transformatif bagi masyarakat majemuk di Indonesia. 

 

Referensi 

 

Buku: 

Azra, Azyumardi. Pluralitas dan Kebebasan Beragama. Jakarta: Kompas, 2010. 

Bevans, Stephen B., dan Roger P. Schroeder. Prophetic Dialogue: Reflections on 

Christian Mission Today. Revised ed. Maryknoll, NY: Orbis Books, 2020. 

Bosch, David J. Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of Mission. 

Maryknoll, NY: Orbis Books, 1991. 

———. Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of Mission. 20th 

Anniversary Edition. Maryknoll, NY: Orbis Books, 2011. 

———. Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of Mission. Maryknoll, 

NY: Orbis Books, 2015. 

Creswell, John W. Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five 

Approaches. Thousand Oaks, CA: SAGE Publications, 2018. 

Goheen, Michael W. Introducing Christian Mission Today: Scripture, History, and 

Issues. Downers Grove, IL: IVP Academic, 2014. 

Hanciles, Jehu J. The Future of Christian Mission in a Globalized World. Downers 

Grove, IL: IVP Academic, 2021. 

Kim, Kirsteen. Joining in with the Spirit: Connecting World Church and Local 

Mission. London: SCM Press, 2017. 

Kärkkäinen, Veli-Matti. Christian Theology in the Pluralistic World: A Global 

Introduction. Grand Rapids, MI: Eerdmans, 2021. 

Knitter, Paul F. Introducing Theologies of Religions. Maryknoll, NY: Orbis Books, 

2002. 

Moleong, Lexy J. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja Rosdakarya, 

2021. 



 

hthttps://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index 

Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95 
 

94 
 

Newbigin, Lesslie. The Gospel in a Pluralist Society. Grand Rapids, MI: Eerdmans, 

1989. 

Osborne, Grant R. The Hermeneutical Spiral: A Comprehensive Introduction to 

Biblical Interpretation. Downers Grove, IL: IVP Academic, 2006. 

Robert, Dana L. Christian Mission: How Christianity Became a World Religion. 

Oxford: Wiley-Blackwell, 2009. 

Sugiyono. Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta, 

2019. 

Wright, N. T. Jesus and the Victory of God. Minneapolis, MN: Fortress Press, 1996. 

Yong, Amos. Mission after Pentecost: The Witness of the Spirit from Genesis to 

Revelation. Grand Rapids, MI: Baker Academic, 2019. 

 

Artikel Jurnal: 

Alawode, Akinyemi O. “Challenges and Prospects of Christian Missions in a Multicultural 

Context.” Verbum et Ecclesia 46, no. 1 (2025). 

Amelia, G., D. Damanik, I. Lumbantobing, dan N. Sinaga. “Misi yang Holistik dalam 

Masyarakat Pluralis.” PENDAS: Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar 10, no. 2 (2025). 

Ashari, Syahid Juli. Eksklusivisme, Inklusivisme, dan Pluralisme: Perspektif Teologi 

Kontemporer. Jakarta: Universitas Islam Negeri Jakarta, 2021. 

Bevans, Stephen B. “Mission as Dialogue in a Multireligious World.” International Review 

of Mission 107, no. 2 (2018): 235–240. 

Cowan, J. A. “Paul and Socrates in Dialogue: Points of Contact between the Areopagus 

Speech and the Apology.” New Testament Studies 67, no. 2 (2021). 

https://doi.org/10.1017/S0028688520000223. 

Hariyanto, Yakup. “Peluang dan Tantangan Iman Kristen dalam Bingkai Teologi Agama-

Agama.” Sinar Kasih: Jurnal Pendidikan Agama dan Filsafat 3, no. 2 (2025). 

Heyden, Klaus. “Dialogue as a Means of Religious Co-Production.” Religions 13, no. 4 

(2022). https://doi.org/10.3390/rel13020150. 

Lestari, Julita. “Pluralisme Agama di Indonesia (Tantangan dan Peluang bagi Keutuhan 

Bangsa).” Wahana Akademika: Jurnal Studi Islam dan Sosial 6, no. 1 (2025). 

Matuges, Hery, et al. “Fungsi Teologi Kristen dalam Dialog Antaragama: Merajut 

Perdamaian dan Kerja Sama Lintas Iman.” Thronos: Jurnal Teologi Kristen 5, no. 2 (2024): 

188–197. 

https://doi.org/10.1017/S0028688520000223
https://doi.org/10.3390/rel13020150


 

hthttps://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index 

Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95 
 

95 
 

Mayer, J. “The Church’s Mission in a Pluralistic Society.” In The Oxford Handbook of 

Mission Studies. Oxford: Oxford University Press, 2022. 

Muswubi, T. A. “Significance of Incarnation in Gospel Contextualisation and 

Communication Interculturally.” Verbum et Ecclesia 45, no. 1 (2024). 

https://doi.org/10.4102/ve.v45i1.3138. 

Pakasi, Edmon. “Pemahaman Pluralisme Agama dan Strategi Misi dalam Pertumbuhan 

Jemaat.” Jurnal STT Rem (2023). 

Pramudya, Wahyu. “Pluralitas Agama: Tantangan Baru bagi Pendidikan Keagamaan di 

Indonesia.” OJS SEABS (n.d.). 

Rambitan, Stanley R. “Pluralitas Agama dalam Pandangan Kristen dan Implikasinya bagi 

Pengajaran PAK.” E-Journal UKI (2017). 

Susanta, Yohanes, dan Darius Upa. “From Debate to Dialogue: Authentic Interfaith 

Friendship from the Perspective of Christian Theology.” (2025). 

Winardi, Daniel. “Iman Kristen di Tengah Tantangan Pluralisme Agama.” Diligentia: 

Journal of Theology and Christian Education 3, no. 3 (2021). 

 

Sumber Daring: 

Crossway. “What Does 1 Peter 3:15 Mean?” 2024. 

https://www.crossway.org/articpes/what-does-1-peter-315-mean/. 

“Is Syncretism Reappy Harmfup to Christianity? The Igbos?” Journap of Repigious Studies 

(2017). 

https://doi.org/10.1177/0040571X17698411. 

Kamus Besar Bahasa Indonesia. “Ppurapitas.” 

https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/ppurapitas. 

KBBI Web. “Ppurapisme.” 

https://www.kbbi.web.id/ppurapisme. 

“Pemahaman Inkpusivisme dapam Misi Kristen Kontemporer.” Eupogia, STTB Bpessing, 

2020. 

https://ojs.sttbpessing.ac.id/index.php/eupogia/articpe/view/41. 

123dok. “Ekskpusivisme, Inkpusivisme, dan Ppurapisme.” 

https://doi.org/10.4102/ve.v45i1.3138
https://www.crossway.org/articles/what-does-1-peter-315-mean/
https://doi.org/10.1177/0040571X17698411
https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/pluralitas
https://www.kbbi.web.id/pluralisme
https://ojs.sttblessing.ac.id/index.php/eulogia/article/view/41


 

hthttps://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index 

Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95 
 

96 
 

https://123dok.com/articpe/ekspusivisme-inkpusivisme-dan-ppurapisme.y9gpe5dq. 

 

https://123dok.com/article/ekslusivisme-inklusivisme-dan-pluralisme.y9gle5dq

