ATOHEMA :

: , e-ISSN 3032-3916
one, Jurnal Teologl Pastoral Konselmg p-ISSN 3046-4803

https://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index | Diterima Tanggal : 8 Januari 2026
Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95 Disetujui Tanggal : 21 Januari 2026

Misi Kristiani di Tengah Pluralitas: Dialog Iman sebagai Wujud
Kesaksian Injil

Ramli Sarimbangunt

Universitas Indonesia Kristen Tomohon, sarimbangunramli@gmail.com

Miracle Mendeh?

Universitas Indonesia Kristen Tomohon, miraclemendeh01@gmail.com

Irfandy Kentey?

Universitas Indonesia Kristen Tomohon, irfandykentey31@gmail.com

Ekaputra Merentek*

Universitas Indonesia Kristen Tomohon, ekaputrajmerentek2002@gmail.com

Anastasia Dumondor®

Universitas Indonesia Kristen Tomohon, tasyadumondor08@gmail.com

ABSTRAK

Artikel ini membahas misi gereja di tengah realitas pluralitas agama dan budaya di Indonesia dengan
menekankan dialog iman sebagai bentuk kesaksian Injil yang relevan dan kontekstual. Dalam
masyarakat majemuk yang rentan terhadap konflik identitas dan intoleransi, gereja dipanggil untuk
menjalankan misi bukan secara eksklusif atau konfrontatif, melainkan melalui pendekatan dialogis yang
menghargai martabat manusia dan keberagaman iman. Dengan berlandaskan paradigma Missio Dej,
artikel ini menegaskan bahwa misi merupakan partisipasi gereja dalam karya Allah yang menghadirkan
kasih, keadilan, dan rekonsiliasi di tengah dunia. Melalui kajian teologis dan biblika, dialog iman
dipahami bukan sebagai bentuk sinkretisme atau kompromi teologis, melainkan sebagai praksis
kesaksian yang mencerminkan teladan inkarnasional Kristus. Artikel ini menunjukkan bahwa dialog
iman memiliki dasar biblika yang kuat serta implikasi praktis bagi gereja kontemporer, khususnya
dalam membangun relasi lintas agama, pelayanan sosial, dan kehadiran yang transformatif di tengah
masyarakat plural Indonesia.

Kata kunci: Misi Kristen, Dialog Iman, Pluralitas Agama, Missio Dei, Kesaksian Injil

ABSTRAC

This article examines the mission of the church within the context of religious and cultural pluralism in
Indonesia by emphasizing interfaith dialogue as a relevant and contextual form of Christian witness. In
a plural society vulnerable to identity-based conflicts and intolerance, the church is called to engage in
73
hthttps://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index
Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95



mailto:sarimbangunramli@gmail.com
mailto:miraclemendeh01@gmail.com
mailto:irfandykentey31@gmail.com
mailto:ekaputrajmerentek2002@gmail.com
mailto:tasyadumondor08@gmail.com
https://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index

mission not through exclusive or confrontational approaches, but through dialogical practices that
respect human dignity and religious diversity. Grounded in the paradigm of Missio Deij, this study
affirms that mission is the church’s participation in God's ongoing work of love, justice, and
reconciliation in the world. Through theological and biblical reflection, interfaith dialogue is understood
not as syncretism or theological compromise, but as a faithful and incarnational expression of gospel
witness. The article demonstrates that interfaith dialogue has strong biblical foundations and offers
significant implications for contemporary churches, particularly in fostering interreligious relationships,
social engagement, and transformative presence within Indonesia’s plural society.

Kata kunci: Christian Mission, Interfaith Dialogue, Religious Pluralism, Missio Dei, Gospel Witness

A. Pendahuluan

Indonesia merupakan negara yang lahir sebagai bangsa dengan tingkat pluralitas
yang tinggi ditandai oleh beragam agama, suku, dan budaya. Kemajemukan ini menjadi
aset berharga bagi bangsa Indonesia, tetapi juga menjadi tantangan dalam kehidupan
sosial terlebih dalam kehidupan beragama. Bahkan hal ini berpotensi terjadi konflik apabila
identitas agama, suku, atau budaya digunakan untuk kepentingan tertentu terlebih untuk
kepentingan politik atau ketika interaksi antarumat beragama tidak dibangun dengan baik
dalam relasi yang saling menghargai dan menghormati. Dalam konteks inilah gereja hadir
dan terpanggil untuk bersaksi tentang Injil melalui misi yang kontekstual, dengan
mengembangkan dialog iman sebagai bagian integral dari misioner, bukan dengan
pendekatan yang eksklusif dan isolatif.

Sejarah menunjukkan bahwa cara kita melihat misi dulunya terjebak dalam cara
berpikir penjajahan. Pada masa itu, misi dianggap sebagai cara untuk menyebarkan
agama atau mengubah orang lain secara paksa. Pandangan ini membuat misi Kristen
terlihat buruk dan sering kali menimbulkan penolakan di masyarakat yang plural.! Namun,
pemahaman tentang teologi misi telah berubah sejak abad ke-20, terutama melalui
pemikiran David J. Bosch. Saat ini, misi dipahami secara lebih baik sebagai Missio Dei,
yaitu tugas Allah untuk menyelamatkan dan memperbaiki dunia.? Dalam pandangan ini,
dialog antarumat agama tidak dianggap sebagai ancaman, melainkan sebagai cara nyata
untuk menyaksikan kasih Allah yang meliputi segala sesuatu.

Keragaman agama di Indonesia mengharuskan gereja-gereja untuk menyampaikan
Injil secara kontekstual, tidak hanya secara verbal, tetapi melalui hubungan yang
mencerminkan penghormatan terhadap martabat orang lain. Realitas sosial menunjukkan
bahwa kesalahpahaman antaragama masih sering terjadi, seperti yang terlihat dari
meningkatnya radikalisme, ujaran kebencian, dan diskriminasi terhadap kelompok
minoritas. Situasi ini menunjukkan bahwa dialog antaragama bukanlah pilihan sekunder,
melainkan  kebutuhan teologis dan sosial untuk menjaga perdamaian dan

1 Dana L. Robert, Christian Mission: How Christianity Became a World Religion (Wiley-Blackwell, 2009), 44—46.
2 David J. Bosch, Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of Mission (Maryknoll: Orbis Books, 1991),
389.
74
hthttps://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index
Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95




mempertahankan harmoni sosial.> Oleh karena itu, misi Kristen harus dipahami sebagai
upaya untuk membangun ruang yang setara dan kooperatif bagi pertemuan antarumat
beragama yang berbeda.

Dari perspektif Injil, dialog iman sejalan dengan teladan yang diberikan oleh Yesus
Kristus, yang selalu membuka ruang untuk dialog dengan berbagai kelompok, termasuk
mereka yang dianggap "berbeda" secara sosial atau agama. Pertemuan Yesus dengan
perempuan Samaria (Yohanes 4), misalnya, menunjukkan bahwa misi tidak hanya berupa
pengumuman verbal, tetapi juga tindakan yang membangun hubungan yang melampaui
batas-batas identitas.* Gereja yang mengikuti teladan Kristus seharusnya mampu
menyampaikan Injil melalui dialog yang memupuk perdamaian, bukan memperlebar jarak;
dialog yang menghancurkan prasangka, bukan memperkuat stereotip; dialog yang
menghormati martabat manusia, bukan membatasi kebebasan beragama.

Dialog keagamaan juga tidak berarti melemahkan atau mencampuradukkan
keyakinan teologis. Sebaliknya, dialog memberikan kesempatan bagi gereja untuk
menegaskan identitasnya dengan kerendahan hati dan keterbukaan. Paul F. Knitter
menyatakan bahwa dialog adalah sarana untuk menemukan kehadiran Allah di luar batas-
batas agama kita sendiri, tanpa kehilangan komitmen kita terhadap iman kita sendiri.”
Pemahaman ini memperluas paradigma misi menjadi "kesaksian dialogis"—bentuk
kesaksian yang mengundang daripada memaksa; yang berdialog daripada mendominasi;
yang membuka daripada menutup pintu.

Dalam konteks Indonesia, dialog antarumat agama menjadi sesuatu yang sangat
penting, terutama karena adanya pemisahan sosial yang semakin buruk dan narasi
tentang intoleransi yang semakin banyak. Gereja tidak seharusnya menjadi kelompok
yang eksklusif, tapi harus berfungsi sebagai agen kedamaian dan mitra dalam
menciptakan kehidupan yang harmonis. Melalui dialog, gereja bisa ikut serta dalam
mendukung keadilan sosial, menyelesaikan masalah, dan memperbaiki hubungan dengan
agama lain yang mungkin telah rusak. Dengan cara ini, misi tidak hanya dilihat sebagai
menyebarkan ajaran agama, tetapi juga sebagai kontribusi yang aktif dalam membangun
masyarakat yang adil, damai, dan saling amenghargai.

Selain itu, kemajuan globalisasi dan perkembangan teknologi membuat hubungan
antaragama menghadapi tantangan baru. Ruang digital kini jadi tempat pertemuan
sekaligus tempat bertikai, di mana berita palsu tentang agama, ujaran kebencian, dan
perbedaan pandangan semakin gampang disebar. Oleh karena itu, gereja perlu hadir
dengan cara yang kreatif dan kritis di ruang digital untuk membangun cara komunikasi
yang bersifat dialog. Misi dalam konteks ini bukan hanya menyebarkan Injil, tetapi juga

3 Azyumardi Azra, Pluralitas dan Kebebasan Beragama (Jakarta: Kompas, 2010), 11-15.
4N. T. Wright, Jesus and the Victory of God (Minneapolis: Fortress Press, 1996), 127.
5 Paul F. Knitter, Introducing Theologies of Religions (Maryknoll: Orbis Books, 2002), 9-12.
75

hthttps://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index
Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95




berusaha menciptakan budaya berdialog yang baik, sebagai bentuk kesaksian tentang
Kerajaan Allah yang penuh kedamaian.

Dengan demikian, artikel ini menegaskan bahwa misi Kristiani di tengah pluralitas
tidak dapat dipahami hanya sebagai kewajiban evangelisasi, tetapi sebagai praktik dialogis
yang menghidupkan nilai kemanusiaan universal. Dialog iman merupakan jalan untuk
menghadirkan Injil dalam bentuk yang paling otentik: perjumpaan yang memanusiakan,
penghormatan terhadap martabat sesama, dan kolaborasi untuk kebaikan bersama.
Dalam konteks Indonesia, dialog bukan hanya strategi sosial, melainkan panggilan teologis
untuk menyatakan wajah Allah yang kasih di tengah masyarakat majemuk. Karena itu,
dialog iman sebagai wujud kesaksian Injil merupakan bagian yang tidak terpisahkan dari
misi gereja masa kini—misi yang relevan, menyembuhkan, dan transformatif.®

B. Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif-deskriptif dengan pendekatan studi
kepustakaan (/ibrary research). Metode ini dipilih karena penelitian berfokus pada kajian
konseptual dan reflektif terhadap pemikiran teologis mengenai misi gereja, dialog iman,
dan pluralitas agama, tanpa melakukan pengumpulan data lapangan secara empiris.’
Pendekatan kualitatif memungkinkan penulis untuk menafsirkan konsep-konsep teologis
secara mendalam, kontekstual, dan sistematis sesuai dengan kerangka teologi misi
kontemporer.8

Sumber data penelitian terdiri dari literatur primer dan sekunder, meliputi Alkitab,
buku-buku teologi misi, teologi agama-agama, serta artikel jurnal yang membahas Missio
Dej, dialog antariman, dan pluralitas agama.® Pendekatan teologis-biblika digunakan untuk
menafsirkan teks-teks Kitab Suci yang menjadi dasar refleksi dialog iman, seperti
paradigma inkarnasi, kesaksian dialogis, dan etika komunikasi Injil.1% Selain itu,
pendekatan teologi misi dipakai untuk menganalisis perkembangan pemahaman misi dari
paradigma eksklusif menuju paradigma dialogis yang kontekstual dalam masyarakat
majemuk.

Analisis data dilakukan melalui metode deskriptif-analitis, yaitu dengan
menguraikan konsep-konsep utama secara sistematis, kemudian mengaitkannya dengan

6 Lesslie Newbigin, The Gospel in a Pluralist Society (Grand Rapids: Eerdmans, 1989), 240-244.

7 Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, dan R&D (Bandung: Alfabeta, 2019), 9-10.

8 John W. Creswell, Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five Approaches (Thousand
Oaks: SAGE Publications, 2018), 42—43.

9 David J. Bosch, Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of Mission (Maryknoll: Orbis Books,
2011), 368-370.

10 Grant R. Osborne, The Hermeneutical Spiral: A Comprehensive Introduction to Biblical Interpretation
(Downers Grove: IVP Academic, 2006), 6-8.

76

hthttps://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index
Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95




realitas sosial-keagamaan di Indonesia.!! Metode ini memungkinkan penulis untuk menilai
secara kritis relevansi dialog iman sebagai bentuk kesaksian Injil yang etis dan
transformatif, tanpa mengaburkan identitas teologis Kekristenan. Dengan demikian,
penelitian ini bertujuan memberikan kontribusi teologis dan praktis bagi gereja dalam
merumuskan pendekatan misi yang kontekstual di tengah pluralitas agama.

C. Hasil Dan Pembahasan
A. KONSEP PLURALITAS DALAM PRESPEKTIF SOSIAL DAN TEOLOGIS
. Definisi pluralitas dan pluralisme

Dalam konteks masyarakat majemuk seperti di Indonesia, pemahaman tentang
pluralitas dan pluralisme menjadi sangat penting terlebih khusus bagi misi Kristen. Kedua
konsep ini saling terkait, namun memiliki makna yang berbeda dan melengkapi satu sama
lain. Pemahaman yang jelas mengenai kedua konsep ini menjadi fondasi bagi misi Kristiani
yang menghargai kemajemukan, sekaligus tetap konsisten dengan identitas iman yang
dibawa. Menurut KKBI, pluralitas berarti kemajemukan!?, sedangkan pluralisme
merupakan keadaan masyarakat yang majemuk (bersangkutan dengan sistem sosial dan
politiknya); keberagaman atau variasi dalam kelompok sosial 13 .

Pluralitas agama dan budaya merujuk pada kenyataan empiris tentang
keberagaman yang ada dalam masyarakat. Fakta bahwa berbagai agama, keyakinan,
budaya, dan suku hidup berdampingan merupakan bentuk nyata dari pluralitas. Dari
perspektif teologis, pluralitas mencerminkan keragaman ciptaan Allah, di mana setiap
manusia diciptakan unik namun tetap memiliki martabat dan kedudukan yang sama di
hadapan Allah (Kejadian 1:27). Pluralitas tidak hanya menunjukkan kebkoeragaman
identitas keagamaan, tetapi juga membuka ruang perjumpaan antariman yang menuntut
sikap saling memahami dan menghargai. Dalam konteks ini, kehidupan beragama tidak
lagi dipahami sebagai ruang kompetisi, melainkan sebagai ruang dialog dan kerja sama
untuk membangun kehidupan yang damai dan bermartabat.!*

Dari sisi sosial, pluralitas membantu memahami masyarakat sebagai ruang di mana
keberagaman menjadi fakta hidup sehari-hari, yang mencakup interaksi lintas agama dan
budaya (Rambitan, 20171°; Pramudya, t.t.16) .

11 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2021), 248-250.

12 https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/pluralitas, diakses 07/12/25

13 https://www.kbbi.web.id/pluralisme, diakses 07/12/25

1 Winardi, Daniel. “Iman Kristen di Tengah Tantangan Pluralisme Agama.” Diligentia: Journal of Theology and
Christian Education 3, no. 3 (2022).

15 Rambitan, Stanley R. Pluralitas Agama dalam Pandangan Kristen dan Implikasinya bagi Pengajaran PAK. E-
Journal UKI, 2017.

77
hthttps://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index
Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95



https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/pluralitas
https://www.kbbi.web.id/pluralisme

Sementara itu, pluralisme adalah sikap atau pendekatan terhadap kemajemukan
yang menghargai hak setiap individu dan kelompok untuk menjalankan keyakinannya.
Pluralisme bukan sekadar pengakuan terhadap fakta keberagaman, tetapi juga
menekankan toleransi, penghormatan, dan kerja sama antar umat beragama. Secara
teologis, pluralisme agama menuntun umat Kristen untuk menyampaikan kesaksian Injil
dengan cara yang menghormati hak orang lain untuk memiliki keyakinan berbeda,
sebagaimana Paulus menyampaikan Injil kepada bangsa-bangsa lain tanpa mengurangi
identitas Kristiani (Galatia 2:7-8) (Pakasi, 2023)'".

Dengan demikian, pluralitas dan pluralisme saling melengkapi: pluralitas
menggambarkan realitas sosial dan teologis keberagaman, sedangkan pluralisme menjadi
respon etis dan teologis terhadap keberagaman tersebut. Kesadaran akan pluralitas
mendorong pengakuan dan penerimaan fakta kemajemukan, sementara praktik pluralisme
membentuk sikap dan tindakan yang menghormati serta memelihara harmoni sosial.

Dalam prespektif teologis, ada 3 pokok teologi yang dapat memberikan
pemahaman dan membentuk kerangka teologis yang kokoh dalam rangka membangun
interaksi, hidup berdialog, dan bekerja sama dalam masyarakat plural, tanpa
mengorbankan prinsip iman Kristen.

a. Kesetaraan dan Keunikan Manusia sebagai Ciptaan Allah

Pemahaman teologi yang benar menegaskan bahwa semua manusia adalah ciptaan
Allah menurut gambar dan rupa-Nya (Kejadian 1:27). Setiap individu memiliki martabat
dan kedudukan yang sama di hadapan Allah. Meskipun setiap manusia unik, hakikat
manusia tetap sama: sebagai ciptaan-Nya yang mulia. Kesadaran akan kesetaraan ini
menjadi fondasi penting dalam memahami pluralisme agama.

Agama-agama muncul sebagai bentuk respon manusia terhadap Sang Pencipta,
namun perbedaan keyakinan ini tidak mengubah hakikat manusia di hadapan Allah. Sikap
Kristen terhadap pemeluk agama lain tidak dapat dilepaskan dari panggilan untuk hidup
dalam kasih dan penghormatan terhadap martabat manusia. Dalam masyarakat majemuk,
toleransi bukan sekadar sikap pasif, melainkan keterlibatan aktif untuk membangun relasi
yang adil dan setara. Dialog antariman menjadi ruang praksis kasih yang nyata, di mana
kehadiran orang Kristen menjadi kesaksian iman yang hidup di tengah perbedaan?®

16 pramudya, Wahyu. Pluralitas Agama: Tantangan Baru bagi Pendidikan Keagamaan di Indonesia. OJS SEABS,
t.t.
17 pakasi, Edmon. Pemahaman Pluralisme Agama dan Strategi Misi dalam Pertumbuhan Jemaat. Jurnal STT
Rem, 2023.
18 Matuges, Hery, dkk. “Fungsi Teologi Kristen dalam Dialog Antaragama: Merajut Perdamaian dan Kerja Sama
Lintas Iman.” Thronos: Jurnal Teologi Kristen 5, no. 2 (2024): 188-197.
78
hthttps://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index
Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95




Pemahaman ini mendorong umat manusia untuk berinteraksi tanpa menonjolkan
perbedaan, menghormati satu sama lain, dan menciptakan harmoni di tengah masyarakat
yang majemuk.

b. Keselamatan dari Allah bagi Umat Manusia

Keselamatan merupakan aspek yang sensitif dalam konteks pluralisme, terutama
bagi umat Kristen di Indonesia, karena seringkali ditekankan secara eksklusif. Namun,
Alkitab menunjukkan bahwa Allah menawarkan keselamatan kepada semua manusia dan
menghendaki semua orang diselamatkan.

Dalam Perjanjian Lama, meskipun Allah memilih Israel sebagai umat-Nya, maksud-
Nya adalah agar Israel menjadi terang bagi bangsa-bangsa lain (Yesaya 42:6), sehingga
keselamatan dapat menjangkau seluruh umat manusia. Paulus menegaskan prinsip ini
melalui pelayanannya kepada orang-orang bukan Yahudi, menekankan bahwa Injil
ditujukan kepada semua bangsa yang bersedia menerima keselamatan (Galatia 2:7-8).

Pemahaman teologis yang integratif ini menyeimbangkan aspek universal dan
partikularistik keselamatan: Allah menawarkan keselamatan kepada semua, namun hanya
mereka yang menerima Injil yang beroleh keselamatan. Dengan demikian, eksklusivitas
Kristus tetap dijaga, sementara wawasan tentang keselamatan diperluas untuk lebih
efektif dalam pemberitaan Injil.

c. Pelayanan kepada Sesama sebagai Refleksi Iman

Setiap orang percaya bukan hanya anak Allah, tetapi juga hamba Allah, yang
dipanggil untuk melayani sesama sebagai wujud iman. Dalam praktiknya, umat Kristen
sering menekankan identitas sebagai anak Allah dan mengabaikan panggilan sebagai
hamba, yang dapat menimbulkan kesan eksklusivitas.

Misi gereja dalam perspektif kontemporer tidak terbatas pada aktivitas verbal
penginjilan, melainkan partisipasi dalam karya Allah (missio Dei) di dunia. Gereja dipanggil
untuk hadir secara kontekstual dalam realitas sosial yang plural, menghadirkan nilai
keadilan, perdamaian, dan solidaritas sebagai bentuk nyata kesaksian Injil. Dengan
demikian, dialog iman tidak bertentangan dengan misi, melainkan menjadi salah satu
wujud praksisnyal®.

Umat Kristen diutus untuk menjadi garam dan terang bagi dunia (Mat.5:13-14), serta
mengasihi sesama sebagaimana mengasihi Tuhan (Mat.22:37-39).

Pelayanan ini menekankan tindakan nyata: memperhatikan orang-orang tersisih,
membantu yang membutuhkan, dan membangun relasi yang harmonis dengan semua

1% Mayer, J. “The Church’s Mission in a Pluralistic Society.” Dalam: The Oxford Handbook of Mission Studies,
2022.
79
hthttps://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index
Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95




orang. Dengan melakukan hal ini, umat Allah tidak hanya mewartakan Injil lewat kata-
kata, tetapi juga melalui kasih yang nyata, mencerminkan terang Allah bagi dunia.

J Model respons iman: eksklusivisme, inklusivisme, pluralisme

Dalam konteks masyarakat yang majemuk secara agama dan budaya, umat Kristen
menghadapi tantangan teologis dan sosial dalam menyikapi keberagaman iman. Untuk itu,
literatur teologi kontemporer membagi respons iman terhadap pluralitas menjadi tiga
model utama, yaitu eksklusivisme, inklusivisme, dan pluralisme. Ketiga model ini bukan
hanya menawarkan kerangka teologis, tetapi juga memberikan panduan praktis bagi umat
Kristen dalam misi dan interaksi sosial.

a. Eksklusivisme

Konsep Eksklusivisme menekankan bahwa keselamatan hanya dapat diperoleh
melalui Yesus Kristus, sebagaimana dinyatakan dalam Yohanes 14:6. Pandangan ini
menegaskan kebenaran tunggal Injil dan tanggung jawab umat Kristen untuk
menyampaikan kesaksian iman kepada semua orang. Dalam kerangka ini, umat Kristen
tetap mempertahankan integritas doktrin tanpa kompromi, menegaskan bahwa agama lain
meskipun memiliki nilai moral, tidak memberikan keselamatan sejati. Syahid Juli Ashari
(2021) menyatakan bahwa eksklusivisme membantu umat Kristen menegaskan identitas
iman mereka, sekaligus memotivasi komitmen misi2®. Namun, secara sosial, eksklusivisme
memiliki risiko menimbulkan jarak atau kesan tertutup terhadap penganut agama lain jika
tidak diimbangi kasih dan dialog yang bijak?!. Dengan pendekatan yang sensitif,
eksklusivisme tetap dapat diterapkan tanpa merendahkan pihak lain, sehingga misi dapat
berjalan efektif sambil menjaga hubungan sosial yang harmonis.

b. Inklusivisme

Berbeda dengan eksklusivisme, inklusivisme mengakui Kristus sebagai pusat
keselamatan, namun membuka kemungkinan bahwa Allah dapat bekerja di luar lingkup
Kristen untuk membawa manusia kepada keselamatan. Dengan kata lain, mereka yang
belum mengenal Injil secara formal tetap berada dalam perhatian kasih Allah. Ashari
(2021) menekankan bahwa inklusivisme menawarkan jalan teologis yang tetap
menghormati klaim eksklusif Kristus, sekaligus memungkinkan umat Kristen memahami
peran Allah secara lebih universal. Dari perspektif sosial, inklusivisme mendorong dialog
antaragama dan kerja sama lintas komunitas. Pendekatan ini memungkinkan umat Kristen
berinteraksi dengan penganut agama lain secara etis dan konstruktif, tanpa mengurangi

20 Ashari, Syahid Juli. Eksklusivisme, Inklusivisme, dan Pluralisme: Perspektif Teologi Kontemporer. Universitas
Islam Negeri Jakarta, 2021.
21 https://123dok.com/article/ekslusivisme-inklusivisme-dan-pluralisme.y9gle5dq, diakses pada 07/12/25

80

hthttps://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index
Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95



https://123dok.com/article/ekslusivisme-inklusivisme-dan-pluralisme.y9gle5dq

keyakinan teologis mereka 22. Strategi misi yang relevan dengan model ini antara lain
berupa kolaborasi sosial dan kegiatan kemanusiaan bersama, sambil tetap menyampaikan
Injil melalui tindakan dan kesaksian yang sesuai konteks.

C. Pluralisme

Pliralisme melihat setiap agama mengandung nilai kebenaran dan pengalaman
Transenden, meskipun cara dan tradisi yang ditempuh berbeda. Pluralisme tidak sekadar
soal toleransi sosial, melainkan juga sebuah paradigma teologis yang menghargai karya
Allah di semua tradisi . Dalam praktik sosial, pluralisme mendorong hidup berdampingan
secara damai, menghormati perbedaan, serta membangun kolaborasi lintas komunitas.
Dalam konteks misi, pluralisme menekankan tindakan nyata berbasis kasih, pengabdian
kepada sesama, dan dialog terbuka yang tetap mempertahankan identitas iman Kristen.
Dengan demikian, pluralisme menawarkan pendekatan yang sensitif terhadap
keberagaman, relevan bagi masyarakat modern yang plural, dan tetap menegaskan nilai-
nilai teologis Kristen.

. Tantangan dan peluang bagi misi

Realitas Masyarakat yang majemuk menghadirkan tantangan sekaligus peluang
dalam pelaksanaan misi yang lebih relevan dan kontekstual. Tantangan ini bersifat
teologis, sosial dan praktis, sementara peluang muncul dari interaksi lintas iman yang
konstruktif serta kesadaran akan tanggung jawab pelayanan yang universal.

1. Tantangan bagi misi
a. Tantangan kontekstual dan kebudayaan dalam pelayanan

Misi Kristen di masyarakat multikultural menemui banyak hambatan, seperti isu
kontekstualisasi, sensitivitas budaya, etnosentrisme, dan segregasi budaya — yang jika
tidak diantisipasi bisa menyebabkan gereja sulit diterima.

Kesulitan ini antara lain: perbedaan norma sosial, persepsi agama, sejarah budaya, dan
kerangka spiritual, yang mempengaruhi bagaimana Injil dipahami dan diterima oleh orang
dari latar belakang berbeda?3.

b. Tantangan doktrinal — menghadapi pluralisme agama dan tuntutan kebenaran

Pluralisme agama sering kali membawa tekanan terhadap klaim eksklusif Kristen
tentang keselamatan. Dalam konteks demikian, umat Kristen bisa dihadapkan pada
dilema: antara mempertahankan doktrin dan turut menghormati keberadaan agama lain?%.

22 “pemahaman Inklusivisme dalam Misi Kristen Kontemporer,” Eulogia, STTB Lessing, 2020,

https://ojs.sttblessing.ac.id/index.php/eulogia/article/view/41, diakses pada 07/12/25
23 Alawode, Akinyemi O. “Challenges and prospects of Christian missions in a multicultural context.” Verbum
et Ecclesia 46, no. 1 (2025)

81
hthttps://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index
Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95



https://ojs.sttblessing.ac.id/index.php/eulogia/article/view/41

Hal ini bisa menjadi tantangan serius bagi gereja — yaitu bagaimana tetap setia pada
kasih dan kebenaran Injil tanpa menimbulkan klaim kelebihan yang ofensif terhadap orang
lain.

c. Tantangan dalam membangun komunikasi dan kesaksian yang sensitif

Menjalankan misi di tengah pluralitas berarti gereja harus berhati-hati dalam
menyampaikan pesan Injil agar tidak memicu konflik, prasangka, atau penolakan. Dalam
konteks Indonesia yang multikultural dan multireligius, dialog iman memiliki peran
strategis dalam menjaga kohesi sosial. Pendekatan moderasi beragama mendorong umat
Kristen untuk mewartakan Injil secara bijaksana, menghargai keberagaman, dan
membangun harmoni sosial sebagai bagian dari tanggung jawab iman?> .

d. Tantangan integritas iman dan identitas teologis

Pluralisme agama yang berkembang kadang dianggap sebagai penolakan terhadap
klaim kebenaran tunggal Kekristenan — yaitu bahwa keselamatan hanya dalam Kristus2®.
Hal ini bisa menggoyahkan identitas iman bagi beberapa orang Kristen, atau memicu
relativisme teologis.

Dengan demikian, gereja menghadapi tantangan menjaga keseimbangan: antara kasih
dan penghormatan terhadap pluralitas, dan kesetiaan pada doktrin iman.

2. Peluang bagi Misi Kristen
a. Peluang untuk pelayanan kontekstual dan relevan

Alawode menunjukkan bahwa misi dalam konteks multikultural (multicultural
missions) memiliki potensi besar: dengan pendekatan inkarnasional dan sensitif budaya,
gereja dapat menjangkau generasi yang hidup dalam urbanisasi, migrasi, dan globalisasi
— yaitu masyarakat majemuk yang tidak homogen. %’

Pendekatan ini membuka ruang bagi gereja untuk menyesuaikan bahasa, metode, dan
gaya pelayanan agar lebih relevan dengan kondisi sosial-budaya penerima.

b. Peluang dialog antar-iman dan kerjasama sosial

24 Hariyanto, Yakup. “Peluang dan Tantangan Iman Kristen dalam Bingkai Teologi Agama-Agama.” Sinar Kasih:
Jurnal Pendidikan Agama dan Filsafat 3, no. 2 (2025).

25 5panjaitan, D. & Setiawan, A. “Implementasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Konteks Pemberitaan Injil
di Indonesia.” (2024).

26 Winardi, Daniel. “Iman Kristen di Tengah Tantangan Pluralisme Agama.” Diligentia: Journal of Theology and
Christian Education 3, no. 3 (2021).

27 Alawode, Akinyemi O. “Challenges and prospects of Christian missions in a multicultural context.” Verbum
et Ecclesia 46, no. 1 (2025)
82
hthttps://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index
Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95




Dalam konteks pluralitas agama di Indonesia, versi misi yang inklusif membuka
peluang dialog, toleransi, dan kerja sama lintas agama — bukan hanya dalam bidang
spiritual, tetapi juga sosial, kemanusiaan, dan pembangunan komunitas bersama.
Keberagaman bisa menjadi aset untuk membangun kerukunan dan keutuhan bangsa jika
dihargai dengan sikap terbuka28.

Dialog iman dapat dipahami sebagai bentuk kesaksian Injil yang relasional. Melalui
dialog, umat Kristen tidak kehilangan identitas imannya, melainkan menghadirkannya
secara etis dalam relasi dengan yang berbeda. Model ini menekankan bahwa misi bukan
dominasi religius, tetapi kehadiran yang bersahabat, terbuka, dan transformatif di tengah
masyarakat plural®®. Dengan demikian gereja dapat berperan sebagai agen perdamaian,
keadilan, dan sikap saling menghormati antar-umat beragama.

c. Peluang menyaksikan Injil lewat tindakan nyata — misi holistik

Menurut studi dalam jurnal dasar pendidikan, ketika gereja menjalankan misi
secara holistik — termasuk pelayanan sosial, advokasi keadilan, dan aksi kemanusiaan —
maka Injil menjadi relevan secara praktis dan terintegrasi dengan kebutuhan nyata
masyarakat plural3C,

Pendekatan misi holistik membantu gereja menunjukkan kasih, melayani semua lapisan
masyarakat tanpa diskriminasi, dan meneguhkan posisi gereja sebagai bagian dari
masyarakat — bukan kelompok tertutup.

d. Peluang memperkuat integrasi iman dan kepekaan kontekstual

Menghadapi pluralitas memaksa gereja untuk merefleksikan teologinya dalam konteks
zaman dan budaya kontemporer tanpa kehilangan esensi iman. Studi di Indonesia
menunjukkan bahwa integrasi nilai-nilai Kristen (kasih, keadilan, toleransi) ke dalam
masyarakat multikultural bisa menjadi jalan strategis bagi misi yang relevan dan
kontekstual3!.

Dengan demikian, pluralitas bukan hanya tantangan, tetapi juga kesempatan untuk
berkembang dan memperdalam kesaksian iman dalam keragaman.

28 | estari Julita,“Pluralisme Agama di Indonesia (Tantangan dan Peluang bagi Keutuhan Bangsa).” Wahana
Akademika: Jurnal Studi Islam dan Sosial 6, no. 1 (2025).

2% 4Sysanta, Yohanes & Upa, Darius. “From Debate to Dialogue: Authentic Interfaith Friendship from the
Perspective of Christian Theology.” (2025).

30 Amelia. G, Damanik. D, Irene, Lumbantobing. N, Sinaga. P, “Misi yang Holistik dalam Masyarakat Pluralis.”
PENDAS: Jurnal limiah Pendidikan Dasar 10, no. 2 (2025).

31 prasetyo, Louis Budi dkk. “Teologi Kontemporer dan Tantangan Pluralisme: Studi Kritis atas Integrasi Nilai-
Nilai Agama Kristen dalam Masyarakat Multikultural.” DIDASKO: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen (2024).

83
hthttps://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index
Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95




B. MISSIO DEI SEBAGAI DASAR KETERLIBATAN SOSIAL GEREJA DALAM
MASYARAKAT MAJEMUK

Konsep Missio Dei menempatkan Allah sebagai sumber, subjek, dan tujuan akhir
dari seluruh gerakan misi. Artinya, misi bukan pertama-tama kegiatan manusia atau
gereja, melainkan inisiatif Allah yang mengutus diri-Nya ke dalam dunia demi memulihkan
ciptaan.3? Gereja tidak menciptakan misi; gereja hanya menanggapi undangan untuk
masuk dalam karya Allah yang telah berlangsung sejak permulaan. Paradigma ini
mendorong gereja untuk memahami bahwa keberadaan masyarakat yang majemuk bukan
kebetulan historis, tetapi bagian dari realitas dunia yang sedang ditransformasi oleh
Allah.33 Dengan demikian, misi tidak lagi dipahami sebagai ekspansi institusi, melainkan
sebagai partisipasi rendah hati dalam gerakan Allah yang berorientasi pada kasih,
keadilan, dan rekonsiliasi.

Dalam perspektif ini, keberagaman menjadi ruang di mana Allah sudah bekerja
lebih dahulu. Missio Dei menegaskan bahwa Allah berkarya tidak hanya dalam komunitas
Kristen, tetapi juga dalam kehidupan semua bangsa.3* Kesadaran ini menolong gereja
untuk melihat masyarakat plural bukan sebagai medan konfrontasi, melainkan sebagai
lingkungan tempat jejak karya Allah dapat ditemukan. Pemahaman inkarnasional seperti
ini mengingatkan gereja bahwa misi selalu mengambil bentuk keterlibatan yang
menghargai budaya, bahasa, dan pengalaman manusia lain.3> Karena itu, partisipasi
gereja dalam masyarakat majemuk harus mencerminkan sikap hadir, mendengar,
menghormati, dan membangun relasi. Pendekatan ini memposisikan misi sebagai
kehadiran transformatif yang mengedepankan kasih dan penghargaan terhadap martabat
manusia.

Kerangka Missio Dei juga membuka pemahaman baru mengenai peran dialog
dalam misi. Dialog dalam konteks ini bukan berarti relativisme atau kompromi teologis,
tetapi sarana kesaksian yang mencerminkan karakter Allah yang hadir bagi manusia.3®
Dialog menjadi bentuk keterlibatan relasional di mana gereja mengomunikasikan Injil
sambil mendengarkan pengalaman religius orang lain. Dalam konteks pluralitas, dialog
menunjukkan bahwa kesaksian Injil tidak terbatas pada pemberitaan verbal, tetapi juga

32 David J. Bosch, Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of Mission, 20th Anniversary Edition
(Maryknoll: Orbis Books, 2015), 389-393.

33 Michael W. Goheen, Introducing Christian Mission Today: Scripture, History, and Issues (Downers Grove: [VP
Academic, 2014), 53-55.

34 Stephen B. Bevans dan Roger P. Schroeder, Prophetic Dialogue: Reflections on Christian Mission Today,
Revised Edition (Maryknoll: Orbis Books, 2020), 18-25.

35 Kirsteen Kim, Joining in with the Spirit: Connecting World Church and Local Mission (London: SCM Press,
2017), 72-75.

36 Amos Yong, Mission after Pentecost: The Witness of the Spirit from Genesis to Revelation (Grand Rapids:
Baker Academic, 2019), 142-147.

84

hthttps://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index
Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95




pada perjumpaan yang jujur, empatik, dan terbuka.3” Dengan demikian, dialog merupakan
wujud misi yang menggabungkan kebenaran dan kasih dua unsur yang menjadi inti dari
spiritualitas misi Kristen.

Akhirnya, Missio Dei menuntut gereja untuk terus membentuk pola kehadiran yang
relevan di tengah masyarakat majemuk. Gereja dipanggil untuk menjadi komunitas yang
menghidupi nilai-nilai Kerajaan Allah keadilan, damai sejahtera, solidaritas, dan kebenaran
sebagai bagian dari kesaksiannya.3® Dalam dunia yang dipenuhi konflik identitas dan
polarisasi, pendekatan misi yang dialogis menjadi sangat penting untuk menciptakan
ruang perjumpaan yang membangun. Gereja harus mengembangkan kapasitas untuk
hidup berdampingan secara kreatif dan konstruktif dengan komunitas lain tanpa
kehilangan identitas Injilnya.3® Dengan demikian, partisipasi gereja dalam Missio Dei tidak
hanya menghadirkan kabar baik melalui kata-kata, tetapi juga melalui tindakan nyata yang
merefleksikan karakter Kristus.

C. TEOLOGI DIALOG IMAN DALAM KEKRISTENAN

Dialog iman dalam kekristenan muncul sebagai respons teologis terhadap
kenyataan bahwa masyarakat modern semakin ditandai oleh keragaman agama. Gereja
tidak dapat lagi memposisikan diri di dalam ruang tertutup atau eksklusif. Sebaliknya,
gereja dipanggil untuk hadir dalam percakapan publik membangun relasi, menciptakan
ruang saling memahami, sekaligus menjaga integritas kesaksiannya. Karena itu, dialog
iman perlu dipahami bukan sebagai aktivitas sosial belaka, melainkan sebagai bagian dari
refleksi teologis yang matang. Bagian ini menguraikan tiga fondasi penting: dialog bukan
sinkretisme, dialog sebagai praksis kasih dan kesaksian, serta dasar-dasar biblika yang
meneguhkan dialog iman.

1. Dialog Bukan Sinkretisme

Ketika gereja terlibat dalam percakapan antaragama, kekhawatiran mengenai
sinkretisme sering kali muncul. Sinkretisme dipahami sebagai pencampuran keyakinan
yang pada akhirnya mengaburkan identitas iman Kristen. Kekristenan tidak menerima
sinkretisme karena iman Kristen berakar pada pengakuan bahwa Allah menyatakan diri
secara unik dalam Yesus Kristus sebagai satu-satunya jalan keselamatan.®® Jika

37 Stephen Bevans, “Mission as Dialogue in a Multireligious World,” International Review of Mission 107, no. 2
(2018): 235-240.

38 Veli-Matti Karkkdinen, Christian Theology in the Pluralistic World: A Global Introduction (Grand Rapids:
Eerdmans, 2021), 211-215.

3 Jehu J. Hanciles, The Future of Christian Mission in a Globalized World (Downers Grove: IVP Academic,
2021), 101-104.

40 “Is Syncretism Really Harmful to Christianity? The Igbos?,” Journal of Religious Studies (2017) diakses pada
tanggal 27 november 2025, https://doi.org/10.1177/0040571X17698411.

85
hthttps://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index
Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95



https://doi.org/10.1177/0040571X17698411

pewahyuan ini dicampurkan dengan unsur-unsur religius lain, maka pesan Injil akan
kehilangan kejelasan dan kewibawaannya.

Namun penting juga untuk diingat bahwa menolak sinkretisme tidak berarti
menolak dialog.*! Justru melalui dialog, gereja dapat memahami imannya sendiri dengan
lebih jernih. Dialog membuka ruang untuk melakukan klarifikasi teologis: apa yang
menjadi inti iman, apa yang bersifat budaya, serta bagaimana Injil dapat dihayati secara
lebih relevan tanpa kehilangan substansinya. Dengan demikian, dialog tidak mencairkan
identitas Kristen; sebaliknya, ia memperkuat dan memurnikannya.

Selain itu, dialog membantu gereja menyadari bahwa kesaksian iman tidak pernah
berdiri di ruang kosong. Perjumpaan dengan tradisi keagamaan lain dapat menolong
gereja memperhalus cara menyampaikan Injil tanpa mengurangi kebenarannya. Dalam
perspektif ini, dialog bukanlah ancaman, tetapi kesempatan untuk memperdalam
pemahaman iman dan memperkaya cara gereja bersaksi di tengah dunia.

2. Dialog sebagai Praksis Kasih dan Kesaksian

Dialog iman tidak dapat dipisahkan dari panggilan etis untuk mengasihi. Kasih
bukan hanya diwujudkan dalam tindakan sosial atau karitatif, tetapi juga melalui
kesediaan untuk mendengarkan, memahami, dan menghormati keberadaan agama lain.*?
Gereja memasuki dialog bukan sekadar untuk mengatasi ketegangan sosial, melainkan
karena kasih Kristus mendorong umat-Nya untuk hidup dalam relasi dengan sesama.

Teolog dialogis seperti Heyden melihat dialog sebagai proses yang menuntut
kejujuran, empati, keterbukaan, dan komitmen untuk mencari kebenaran bersama.®?
Dialog bukan upaya untuk memenangkan debat atau mengalahkan keyakinan Iain.
Sebaliknya, dialog merupakan kesempatan bagi dua subjek bermartabat untuk bertemu
dan bersama-sama membangun kebaikan bersama (common good). Dalam ruang dialog
inilah kesaksian Kristen justru dapat disampaikan dengan lebih indah dan dapat diterima.

Dalam perkembangan teologi misi modern, dialog dan kesaksian tidak lagi
ditempatkan sebagai dua hal yang bertentangan. Kesaksian yang dipaksakan sering kali
menciptakan resistensi, tetapi kesaksian yang lahir dari relasi dialogis memancarkan
karakter Kristus: rendah hati, lembut, dan penuh belas kasihan. Di konteks Indonesia yang
sangat majemuk, pendekatan ini menjadi semakin penting. Gereja tidak dipanggil untuk
mendominasi percakapan publik, tetapi untuk menghadirkan damai sejahtera melalui
dialog yang tulus dan kesaksian yang bermartabat.

41 Klaus Heyden, “Dialogue as a Means of Religious Co-Production,” Religions 13, no. 4 (2022) diakses pada
tanggal 27 november 2025, https://doi.org/10.3390/rel13020150.

42 |bid.

3 Ibid.

86
hthttps://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index
Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95



https://doi.org/10.3390/rel13020150

3. Landasan Biblika Dialog Iman
a. Yohanes 1:14 — Inkarnasi sebagai Paradigma Dialog

Pernyataan bahwa “Firman itu telah menjadi manusia” menunjukkan bahwa Allah
memilih untuk berkomunikasi dengan dunia melalui kehadiran yang sangat dekat.
Inkarnasi menjadi teladan bahwa Allah tidak menyampaikan kebenaran dari kejauhan,
tetapi memasuki kehidupan manusia secara utuh bahasa, budaya, dan pengalaman
mereka.** Pola Inkarnasi ini menuntun gereja untuk memasuki dialog dengan sikap rendah
hati, hadir bersama yang lain, dan membangun jembatan pengertian.

b. Kolose 4:6 — Etika Tutur dalam Dialog

Paulus menasihati agar perkataan orang percaya selalu “penuh kasih dan dibumbui
garam”. Pesan ini menekankan pentingnya gaya komunikasi yang bijak, sopan, dan
membangun. Komentator modern menegaskan bahwa ayat ini menolak pola komunikasi
yang keras atau merendahkan. Dalam konteks dialog iman, bagaimana kebenaran
disampaikan sama pentingnya dengan kebenaran itu sendiri. Etika tutur ini menjadi dasar
bagi dialog yang menghargai martabat mitra bicara.

c. 1 Petrus 3:15 — Apologetika yang Dialogis

Ayat ini sering menjadi dasar apologetika Kristen. Namun penekanannya jelas:
alasan iman harus disampaikan “dengan lemah lembut dan hormat”. Publikasi mutakhir
melihat ayat ini sebagai kerangka apologetika yang berdialog menjelaskan iman dengan
kejelasan teologis sekaligus penghormatan kepada pendengar.* Dalam masyarakat plural,
pendekatan apologetika semacam ini jauh lebih relevan.

d. Kisah Para Rasul 17:22—-34 — Paulus di Areopagus sebagai Model Dialog Kontekstual

Ketika Paulus berbicara kepada para filsuf di Areopagus, ia tidak memulai dengan
kritik, tetapi dengan pengakuan atas religiositas mereka. Ia mengutip penyair Yunani dan
menggunakan konsep-konsep yang dapat dipahami jemaat. Pendekatan ini menunjukkan
bahwa kesaksian harus disampaikan secara kontekstual, menghargai budaya dan cara
berpikir pendengar.® Banyak teolog melihat perikop ini sebagai contoh konkret dialog-
evangelisasi yang cerdas dan relevan.

4T, A. Muswubi, “Significance of Incarnation in Gospel Contextualisation and Communication Interculturally,”
Verbum et Ecclesia 45, no. 1 (2024) diakses pada tanggal 27 november 2025,
https://doi.org/10.4102/ve.v45i1.3138.

% Crossway, “What Does 1 Peter 3:15 Mean?”. (2024) diakses pada tanggal 27 november 2025,
https://www.crossway.org/articles/what-does-1-peter-315-mean/

4 Cowan, “Paul and Socrates in Dialogue: Points of Contact between the Areopagus Speech and the
Apology,” New Testament Studies 67, no. 2 (2021) diakses pada tanggal 27 november 2025,
https://doi.org/10.1017/50028688520000223.

87
hthttps://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index
Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95



https://doi.org/10.4102/ve.v45i1.3138
https://www.crossway.org/articles/what-does-1-peter-315-mean/
https://doi.org/10.1017/S0028688520000223

D. DIALOG IMAN SEBAGAI BENTUK KESAKSIAN INJIL

Dialog iman bukan sekadar sarana berelasi dengan pemeluk agama lain, tetapi juga
menjadi bentuk kesaksian Injil yang relevan di tengah masyarakat yang secara sosial dan
religius semakin majemuk. Kesaksian Kristen tidak selalu muncul melalui penyampaian
verbal atau argumentasi doktrinal. Sering kali kesaksian itu hadir melalui cara gereja
membangun relasi, menunjukkan kepedulian, dan menghadirkan etika hidup yang
mencerminkan teladan Kristus. Dalam pendekatan misiologi mutakhir, dialog justru
dipandang sebagai ekspresi kesaksian yang lembut dan bersahabat bukan pengganti
pemberitaan Injil, tetapi bentuk penyampaian Injil yang lebih mampu diterima dalam
konteks plural.#’ Dialog menjadi jembatan antara iman Kristen dengan kenyataan sosial
yang kompleks dan multikultural.

1. Kesaksian melalui Kehadiran (Presence)

Konsep presence atau kehadiran memiliki bobot teologis yang kuat. Kehadiran
bukan hanya soal berada secara fisik di suatu tempat, tetapi keterlibatan yang penuh
empati, kesediaan mendengar, dan komitmen membangun relasi. Teologi inkarnasi yang
berakar pada Yohanes 1:14 menjadi dasar pemahaman bahwa Allah menyatakan diri
melalui kehadiran-Nya bersama manusia, dan pola ini menjadi inspirasi bagi kesaksian
gereja.®

Dalam praktiknya, kehadiran dialogis bisa tampak dalam bentuk sederhana:
menjalin pertemanan yang tulus dengan tetangga lintas agama, ikut serta dalam kegiatan
masyarakat, atau menunjukkan kepedulian sehari-hari tanpa agenda tersembunyi. Banyak
tulisan misiologi modern menyebut pola ini sebagai ministry of presence, yakni pelayanan
yang menunjukkan Kristus melalui karakter, sikap ramah, dan solidaritas, bahkan sebelum
kata-kata diucapkan. Di tengah masyarakat yang peka terhadap isu perbedaan, kesaksian
melalui kehadiran sering menjadi pintu masuk dialog yang paling alami dan diterima.

2. Kesaksian melalui Pelayanan Sosial

Pelayanan sosial baik pendidikan, kesehatan, bantuan kemanusiaan, maupun
pemberdayaan masyarakat merupakan wujud kasih yang bersumber dari iman.*
Pelayanan seperti ini secara alami bersifat dialogis karena mempertemukan gereja dengan
kebutuhan nyata sesama tanpa memandang latar belakang agama. Di ruang inilah Injil
dihidupi melalui tindakan, bukan hanya diucapkan.

47 Klaus Heyden, “Dialogue as a Means of Religious Co-Production,” Religions 13, no. 4 (2022) diakses pada
tanggal 27 november 2025, https://doi.org/10.3390/rel13020150.

% T. A. Muswubi, “Significance of Incarnation in Gospel Contextualisation and Communication
Interculturally,” Verbum et Ecclesia 45, no. 1 (2024) diakses pada tanggal 27 november 2025,
https://doi.org/10.4102/ve.v45i1.3138.

4 “Is Syncretism Really Harmful to Christianity? The Igbos?,” Journal of Religious Studies (2017) diakses pada
tanggal 27 november 2025, https://doi.org/10.1177/0040571X17698411.

88
hthttps://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index
Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95



https://doi.org/10.3390/rel13020150
https://doi.org/10.4102/ve.v45i1.3138
https://doi.org/10.1177/0040571X17698411

Penelitian-penelitian terbaru menunjukkan bahwa kerja sama lintas agama dalam
pelayanan kemanusiaan sering membuka percakapan yang lebih jujur dan mendalam,
justru karena relasi dibangun melalui aksi nyata.>? Pelayanan sosial bukanlah strategi misi
yang terselubung, tetapi ekspresi hidup dari nilai-nilai kerajaan Allah belas kasihan,
kebaikan, dan keadilan. Ketika gereja melayani secara tulus, dialog tumbuh secara alami
dan kesaksian menjadi lebih dapat dipercaya.

3. Kesaksian melalui Percakapan Dialogis Terbuka

Kesaksian juga hadir melalui percakapan yang jujur dan terbuka, bukan dalam
bentuk perdebatan atau usaha membuktikan siapa yang benar. Dialog semacam ini
memberi ruang bagi gereja untuk menjelaskan dasar imannya sambil dengan sungguh-
sungguh mendengarkan posisi pihak lain. Kesaksian tetap disampaikan, tetapi dilakukan
dalam suasana saling menghormati.>!

Percakapan dialogis memungkinkan dua pandangan dunia bertemu tanpa rasa
terancam. Prinsip yang terkandung dalam 1 Petrus 3:15 memberi jawaban dengan lemah
lembut dan hormat menjadi pedoman penting dalam bentuk kesaksian ini. Di tengah
masyarakat plural, cara ini lebih relevan karena memperlihatkan kedewasaan teologis
sekaligus kepekaan sosial.

4. Etika Dialog: Empati, Kerendahan Hati, Keterbukaan, dan Kejujuran Teologis

Dialog iman hanya dapat berjalan dengan baik jika dilandasi etika yang sehat.
Empati membantu seseorang masuk ke pengalaman religius orang lain tanpa terburu-buru
menilai. Kerendahan hati menyadarkan gereja bahwa pemahaman manusia selalu
terbatas. Keterbukaan memungkinkan dialog berkembang tanpa rasa curiga, sementara
kejujuran teologis menjaga integritas iman di tengah percakapan.>?

Para teolog yang menekuni bidang dialog agama menegaskan bahwa keempat
aspek tersebut bukan hanya “aturan main,” tetapi bagian dari spiritualitas Kristen yang
sejati.>> Dialog yang rendah hati dan empatik mencerminkan teladan Kristus yang
menghargai setiap manusia. Kejujuran teologis memastikan bahwa dialog tidak berubah
menjadi sinkretisme atau relativisme, tetapi tetap berakar pada iman Injili. Etika ini
menjadikan dialog sebuah sarana kesaksian yang menghadirkan damai sejahtera dan
membangun kepercayaan di tengah masyarakat plural.

50 Klaus Heyden, “Dialogue as a Means of Religious Co-Production,” Religions 13, no. 4 (2022) diakses pada
tanggal 27 november 2025, https://doi.org/10.3390/rel13020150.

51 Crossway, “What Does 1 Peter 3:15 Mean?”. (2024) diakses pada tanggal 27 november 2025,
https://www.crossway.org/articles/what-does-1-peter-315-mean/.

52 Klaus Heyden, “Dialogue as a Means of Religious Co-Production,” Religions 13, no. 4 (2022) diakses pada
tanggal 27 november 2025, https://doi.org/10.3390/rel13020150.

53 Ibid.

89
hthttps://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index
Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95



https://doi.org/10.3390/rel13020150
https://www.crossway.org/articles/what-does-1-peter-315-mean/
https://doi.org/10.3390/rel13020150

E. IMPLIKASI MISI BAGI GEREJA KONTEMPORER

Perubahan sosial yang berlangsung cepat baik karena pluralisme agama,
digitalisasi, maupun globalisasi budaya membuat gereja perlu meninjau kembali cara
memahami dan menjalankan misi. Pada masa lalu, misi sering dipahami sebagai aktivitas
keluar yang sifatnya ekspansif atau berkaitan dengan penyebaran ajaran. Namun kini,
dalam konteks masyarakat majemuk dan relasi sosial yang lebih kompleks, pendekatan itu
tidak lagi mencukupi. Banyak teolog misi mengingatkan bahwa misi yang sejati berakar
pada missio Dej, yaitu karya Allah yang mengupayakan pemulihan dan pendamaian dunia,
bukan sekadar ekspansi lembaga gereja.>* Karena itu, gereja masa kini ditantang untuk
menampilkan misi yang relevan, rendah hati, dan mampu berdialog tanpa kehilangan
identitas Injil.

1. Gereja Lokal sebagai Komunitas Dialog

Gereja lokal menjadi tempat paling awal dan paling realistis untuk mempraktikkan
dialog iman. Di lingkungan terdekatnya, gereja berinteraksi dengan masyarakat yang
berbeda latar budaya, keyakinan, dan pengalaman hidup. Dalam ruang perjumpaan
sehari-hari inilah, dialog sebenarnya terjadi secara lebih alami.>> Karena itu, gereja tidak
hanya berfungsi sebagai tempat ibadah, tetapi juga sebagai komunitas yang belajar
mengembangkan sikap mendengar, memahami, dan menghargai keberbedaan. Sikap
seperti ini tidak muncul secara instan; ia perlu dibentuk melalui pendidikan internal dalam
gereja sehingga jemaat terbiasa berdialog tanpa defensif dan tanpa rasa takut.

Dalam praktiknya, membangun gereja sebagai komunitas dialog tidak hanya
menyangkut hubungan dengan agama lain, tetapi juga relasi internal gereja sendiri. Ada
kalanya dialog antargenerasi atau antarunit pelayanan justru menjadi titik awal
pembentukan budaya yang sehat. Dialog internal seperti itu mempersiapkan gereja untuk
masuk ke dialog eksternal secara lebih matang.*® Jadi, dialog bukan sekadar program misi,
tetapi bagian dari spiritualitas dan gaya hidup gereja.

2. Mengembangkan Literasi Religius dan Budaya

Tantangan besar dalam masyarakat plural adalah rendahnya pemahaman terhadap
agama lain. Banyak kesalahpahaman muncul bukan karena perbedaan keyakinan, tetapi
karena informasi yang keliru. Itulah sebabnya literasi religius menjadi sangat penting.
Gereja perlu memberikan ruang belajar bagi jemaat untuk memahami agama-agama lain
secara lebih obyektif, baik melalui seminar, kelas studi agama, diskusi bersama tokoh
lintas iman, sampai kunjungan ke komunitas religius lain. Upaya ini tidak dimaksudkan

4 Ibid.

55 Klaus Heyden, “Dialogue as a Means of Religious Co-Production,” Religions 13, no. 4 (2022) diakses pada
tanggal 27 november 2025, https://doi.org/10.3390/rel13020150.

%6 |bid.

90
hthttps://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index
Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95



https://doi.org/10.3390/rel13020150

untuk mencampuradukkan iman, melainkan untuk menumbuhkan perspektif yang lebih
bijak.

Selain literasi religius, gereja harus memahami dinamika budaya yang
memengaruhi cara orang berpikir dewasa ini. Media digital, budaya populer, dan
perubahan nilai generasi muda menciptakan tantangan tersendiri. Gereja perlu peka
membaca perubahan tersebut agar tidak terjebak dalam pola pelayanan yang kaku. Ketika
gereja mampu memahami konteks budaya secara luas, misi dapat dilakukan dengan cara
yang lebih kreatif dan relevan, bukan sekadar memakai pendekatan lama.

a. Misi yang Berfokus pada Relasi, Bukan Konfrontasi

Berbagai studi misiologi kontemporer menunjukkan bahwa pendekatan relasional
lebih diterima dan lebih efektif dalam konteks plural.”” Misi tidak lagi dipandang sebagai
upaya debat atau konfrontasi, melainkan melalui hubungan yang jujur dan penuh kasih.
Dalam relasi yang tulus, kesaksian Injil sering kali muncul secara lebih alami, bahkan
tanpa harus diawali dengan argumentasi. Orang cenderung terbuka pada pesan Injil
ketika mereka merasakan kehadiran yang peduli dan dapat dipercaya.

Pendekatan relasional ini sejalan dengan teladan Yesus. Ia hadir dalam percakapan
sehari-hari, makan bersama orang-orang yang berbeda, dan masuk dalam kehidupan
masyarakat tanpa menciptakan jarak. Misi relasional dapat diwujudkan melalui kerja sama
sosial, kegiatan kemasyarakatan, atau pertemuan informal yang membangun saling
percaya.”® Pendekatan seperti ini membuat kesaksian lebih membumi dan menghindarkan
gereja dari model misi yang menimbulkan ketegangan.

b. Inklusif tanpa Kehilangan Identitas Injili

Di tengah pluralitas, gereja tidak dapat menutup diri dari kerja sama dengan
komunitas lain. Namun keterbukaan itu tidak berarti mengorbankan identitas Inijil.
Inklusivitas perlu dibangun di atas keyakinan bahwa keterlibatan lintas iman tidak
otomatis mengurangi komitmen teologis.>® Banyak penafsir menekankan bahwa identitas
Kristen justru menjadi lebih kuat ketika kesaksian dilakukan dengan rendah hati dan
dalam penghormatan terhadap keberbedaan.

57 T. A. Muswubi, “Significance of Incarnation in Gospel Contextualisation and Communication
Interculturally,” Verbum et Ecclesia 45, no. 1 (2024) diakses pada tanggal 27 november 2025,
https://doi.org/10.4102/ve.v45i1.3138.

58 T, A. Muswubi, “Significance of Incarnation in Gospel Contextualisation and Communication Interculturally,”
Verbum et Ecclesia 45, no. 1 (2024) diakses pada tanggal 27 november 2025,
https://doi.org/10.4102/ve.v45i1.3138.

5 Crossway, “What Does 1 Peter 3:15 Mean?”. (2024) diakses pada tanggal 27 november 2025,
https://www.crossway.org/articles/what-does-1-peter-315-mean/

91
hthttps://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index
Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95



https://doi.org/10.4102/ve.v45i1.3138
https://doi.org/10.4102/ve.v45i1.3138
https://www.crossway.org/articles/what-does-1-peter-315-mean/

Misi inklusif dapat diwujudkan dalam berbagai bentuk: Kesaksian melalui karakter
dan tindakan sehari-hari; Dialog teologis yang mengedepankan kejujuran; Kerja sama
lintas agama dalam bidang sosial dan kemanusiaan;® Pemberitaan Injil yang kontekstual
dan peka budaya.

Strategi seperti ini membuat gereja tetap setia pada inti Injil, tetapi hadir secara
lebih bersahabat dan konstruktif dalam masyarakat majemuk. Dengan kata lain, gereja
tidak kehilangan identitas, tetapi justru menampakkan karakter Kristus dalam bentuk yang
dapat dirasakan oleh orang-orang di sekitarnya.

D. Kesimpulan

Pluralitas agama dan budaya di Indonesia merupakan kenyataan yang tak
terelakkan dan, pada saat yang sama, konteks utama bagi pelaksanaan misi gereja saat
ini. Gereja tidak lagi dapat melaksanakan misinya dengan cara eksklusif, isolatif, atau
konfrontatif seperti yang dilakukan pada masa kolonial. Sebaliknya, pemahaman teologis
kontemporer menegaskan bahwa misi merupakan bagian dari Missio Dei yang
mengharuskan gereja untuk menjadi dialogis, inklusif, dan menghormati martabat
manusia.

Dialog iman muncul sebagai cara untuk berbagi kabar baik yang sesuai dalam
masyarakat yang memiliki banyak agama. Dialog bukan tentang menyesuaikan ajaran,
tetapi lebih sebagai ungkapan kasih dari Kristus yang menciptakan kesempatan untuk
bertemu, menghapuskan prasangka, dan membangun hubungan yang damai. Contoh
Yesus, seperti saat Ia berbicara dengan wanita Samaria, menunjukkan bahwa misi bukan
hanya tentang berbicara, tetapi juga tentang bertindak untuk menghargai manusia dan
menghapus batasan identitas. Gereja juga dihadapkan pada tantangan untuk memahami
keberagaman, baik dalam konteks sosial maupun teologis. Keberagaman sebagai fakta
kenyataan membutuhkan tanggapan yang berbentuk pluralisme yang menghargai
perbedaan. Secara teologis, ada tiga poin penting yang ditekankan, yakni semua manusia
adalah ciptaan Allah yang setara; keselamatan dari Allah bersifat universal tetapi berfokus
pada Kristus; dan melayani sesama adalah cara nyata untuk ikut serta dalam rencana
Allah.Ketiga konsep ini menjadi dasar misi dialogis yang menjaga identitas iman.

Meskipun begitu, pelaksanaan misi dialogis tidak tanpa tantangan, seperti
perbedaan budaya, pengaruh keragaman agama yang bisa mengganggu keyakinan yang
ketat, kemungkinan terjadinya kesalahpahaman, dan bahaya dari pandangan yang terlalu
bebas. Namun, ada banyak kesempatan yang bisa dimanfaatkan, seperti pengembangan

60 J. A. Cowan, “Paul and Socrates in Dialogue: Points of Contact between the Areopagus Speech and the
Apology,” New Testament Studies 67, no. 2 (2021) diakses pada tanggal 27 november 2025,
https://doi.org/10.1017/50028688520000223.

92
hthttps://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index
Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95



https://doi.org/10.1017/S0028688520000223

layanan yang sesuai dengan konteks, kerjasama antaragama, dan keterlibatan gereja
dalam menciptakan keadilan dan perdamaian di masyarakat.

Pada akhirnya, misi gereja di tengah pluralitas Indonesia harus dipahami sebagai
usaha menghadirkan Injil dalam bentuk yang paling otentik yaitu dialog yang memupuk
damai, pelayanan yang memanusiakan, dan kesaksian yang mencerminkan kasih Allah.
Dialog iman bukan hanya strategi sosial, melainkan panggilan teologis untuk menjadi agen
rekonsiliasi dan pembawa damai. Dengan pendekatan ini, misi gereja menjadi relevan,
menyembuhkan, dan transformatif bagi masyarakat majemuk di Indonesia.

Referensi

Buku:
Azra, Azyumardi. Pluralitas dan Kebebasan Beragama. Jakarta: Kompas, 2010.

Bevans, Stephen B., dan Roger P. Schroeder. Prophetic Dialogue: Reflections on
Christian Mission Today. Revised ed. Maryknoll, NY: Orbis Books, 2020.

Bosch, David 1. Transforming Mission.: Paradigm Shifts in Theology of Mission.
Maryknoll, NY: Orbis Books, 1991.

Transforming Mission.: Paradigm Shifts in Theology of Mission. 20th
Anniversary Edition. Maryknoll, NY: Orbis Books, 2011.

. Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of Mission. Maryknoll,
NY: Orbis Books, 2015.

Creswell, John W. Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five
Approaches. Thousand Oaks, CA: SAGE Publications, 2018.

Goheen, Michael W. Introducing Christian Mission Today: Scripture, History, and
Issues. Downers Grove, IL: IVP Academic, 2014.

Hanciles, Jehu J. The Future of Christian Mission in a Globalized World. Downers
Grove, IL: IVP Academic, 2021.

Kim, Kirsteen. Joining in with the Spirit: Connecting World Church and Local
Mission. London: SCM Press, 2017.

Karkkainen, Veli-Matti. Christian Theology in the Pluralistic World: A Global
Introduction. Grand Rapids, MI: Eerdmans, 2021.

Knitter, Paul F. Introducing Theologies of Religions. Maryknoll, NY: Orbis Books,
2002.

Moleong, Lexy 1. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja Rosdakarya,
2021.
93

hthttps://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index
Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95




Newbigin, Lesslie. 7he Gospel in a Pluralist Society. Grand Rapids, MI: Eerdmans,
19809.

Osborne, Grant R. The Hermeneutical Spiral: A Comprehensive Introduction to
Biblical Interpretation. Downers Grove, IL: IVP Academic, 2006.

Robert, Dana L. Christian Mission: How Christianity Became a World Religion.
Oxford: Wiley-Blackwell, 2009.

Sugiyono. Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta,
2019.

Wright, N. T. Jesus and the Victory of God. Minneapolis, MN: Fortress Press, 1996.

Yong, Amos. Mission after Pentecost: The Witness of the Spirit from Genesis to
Revelation. Grand Rapids, MI: Baker Academic, 2019.

Artikel Jurnal:

Alawode, Akinyemi O. “Challenges and Prospects of Christian Missions in a Multicultural
Context.” Verbum et Ecclesia 46, no. 1 (2025).

Amelia, G., D. Damanik, I. Lumbantobing, dan N. Sinaga. “Misi yang Holistik dalam
Masyarakat Pluralis.” PENDAS: Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar 10, no. 2 (2025).

Ashari, Syahid Juli. Eksklusivisme, Inklusivisme, dan Pluralisme: Perspektif Teologi
Kontemporer. Jakarta: Universitas Islam Negeri Jakarta, 2021.

Bevans, Stephen B. “Mission as Dialogue in a Multireligious World.” International Review
of Mission 107, no. 2 (2018): 235-240.

Cowan, J. A. “Paul and Socrates in Dialogue: Points of Contact between the Areopagus
Speech and the Apology.” New Testament Studies 67, no. 2 (2021).
https://doi.org/10.1017/S0028688520000223.

Hariyanto, Yakup. “Peluang dan Tantangan Iman Kristen dalam Bingkai Teologi Agama-
Agama.” Sinar Kasih: Jurnal Pendidikan Agama dan Filsafat 3, no. 2 (2025).

Heyden, Klaus. “Dialogue as a Means of Religious Co-Production.” Religions 13, no. 4
(2022). https://doi.org/10.3390/rel13020150.

Lestari, Julita. “Pluralisme Agama di Indonesia (Tantangan dan Peluang bagi Keutuhan
Bangsa).” Wahana Akademika: Jurnal Studi Islam dan Sosial 6, no. 1 (2025).

Matuges, Hery, et al. “Fungsi Teologi Kristen dalam Dialog Antaragama: Merajut
Perdamaian dan Kerja Sama Lintas Iman.” 7Thronos: Jurnal Teologi Kristen 5, no. 2 (2024):
188-197.

94
hthttps://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index
Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95



https://doi.org/10.1017/S0028688520000223
https://doi.org/10.3390/rel13020150

Mayer, J. “The Church’s Mission in a Pluralistic Society.” In The Oxford Handbook of
Mission Studies. Oxford: Oxford University Press, 2022.

Muswubi, T. A. "Significance of Incarnation in Gospel Contextualisation and
Communication  Interculturally.”  Verbum et Ecclesia 45, no. 1 (2024).
https://doi.org/10.4102/ve.v45i1.3138.

Pakasi, Edmon. “Pemahaman Pluralisme Agama dan Strategi Misi dalam Pertumbuhan
Jemaat.” Jurnal STT Rem (2023).

Pramudya, Wahyu. “Pluralitas Agama: Tantangan Baru bagi Pendidikan Keagamaan di
Indonesia.” OJS SEABS (n.d.).

Rambitan, Stanley R. “Pluralitas Agama dalam Pandangan Kristen dan Implikasinya bagi
Pengajaran PAK.” E-Journal UKI (2017).

Susanta, Yohanes, dan Darius Upa. “From Debate to Dialogue: Authentic Interfaith
Friendship from the Perspective of Christian Theology.” (2025).

n

Winardi, Daniel. “Iman Kristen di Tengah Tantangan Pluralisme Agama.” Diligentia:

Journal of Theology and Christian Education 3, no. 3 (2021).

Sumber Daring:
Crossway. “What Does 1 Peter 3:15 Mean?” 2024.

https://www.crossway.org/articpes/what-does-1-peter-315-mean/.

“Is Syncretism Reappy Harmfup to Christianity? The Igbos?” Journap of Repigious Studies
(2017).

https://doi.org/10.1177/0040571X17698411.

Kamus Besar Bahasa Indonesia. “Ppurapitas.”

https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/ppurapitas.

KBBI Web. “Ppurapisme.”

https://www.kbbi.web.id/ppurapisme.

“Pemahaman Inkpusivisme dapam Misi Kristen Kontemporer.” Eupogia, STTB Bpessing,
2020.

https://ojs.sttbpessing.ac.id/index.php/eupogia/articpe/view/41.

123dok. “Ekskpusivisme, Inkpusivisme, dan Ppurapisme.”

95

hthttps://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index
Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95



https://doi.org/10.4102/ve.v45i1.3138
https://www.crossway.org/articles/what-does-1-peter-315-mean/
https://doi.org/10.1177/0040571X17698411
https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/pluralitas
https://www.kbbi.web.id/pluralisme
https://ojs.sttblessing.ac.id/index.php/eulogia/article/view/41

https://123dok.com/articpe/ekspusivisme-inkpusivisme-dan-ppurapisme.y9gpe5dg.

hthttps://ejournalgkn.web.id/index.php/atohemajurnal/index
Vol 3 No 1 Januari 2026 pp 73-95

96


https://123dok.com/article/ekslusivisme-inklusivisme-dan-pluralisme.y9gle5dq

